

toobaa-elibrary.blogspot.com

Soot Single مشهور محدثين وفسرين كالتذكره، علی تعارف مؤلانا خلاق بحسين يامي ا دَارِهُ رَحْمَتِ عَالَمْ لِل كُنْوَانْ ، دهلى ٢

toobaa-elibrary.blogspot.com 5

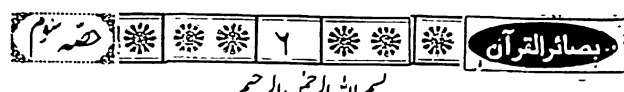
## المرست مضامين بصائر القرآن حصه سوم

|   | صفي          |                                                                                                                          | -        |
|---|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|   | <del>-</del> | مضامين                                                                                                                   | برزار    |
|   | ۲.           | تعارف بصائر القرآن ، حصبه اول ، دوم ، سوم                                                                                | ,        |
|   |              | علاء دیو بندی قرآن نہی کے اصول اربعہ مضامین بصائر القرآن پر                                                              | ٢        |
|   | ٨            | انتحقيقى نظراز حضرت مولا نامحمرسالم صاحب مهتمم دارالعلوم ديوبند                                                          |          |
|   | الد          | حفرت سلطان المشائخ محبوب الهي كي تفسير قرآن پر مهرى نظر،                                                                 | ٣        |
|   |              | ضعف روایات تفسیر سے احتر از                                                                                              |          |
|   | ۲۳           | گر دش ایام، قانون فطرت،غز و داحد کے قر آنی تنصرہ کی روشنی میں                                                            | مم       |
|   | ry           | تعداد حضرات انبياء كرام اور تعداد آساني كتب قر آن واحادیث میں                                                            | ۵        |
|   | <b>mr</b>    | قرآن کریم اور سائنسی علوم جدید کے بارے میں افراط وتفریط شاہ و گی اللہ،                                                   | 4        |
|   |              | مولاناانورشاه صاحب اورمولا ناابوالكام آزاد كي حقيقي آراء                                                                 |          |
|   | ١١٦          | تر آن کریم میں تعقل وتفکر کی دعوت اور نتیجہ خبز تفکر کا فر آئی طریقہ کار ،                                               | ا ے      |
|   |              | قرآنی الفاظ العزیز الحکیم میں عزیز اور حکیم کی صفات کے درمیان                                                            |          |
|   |              | تعلق کی نا درتو جبه،تر جمان القرآن میں                                                                                   |          |
|   | ۱۹۱          | میں میں میں اور عقلی علوم میں قر آن کریم کی ترغیب کے مطابق<br>مادر پدعلوم اور عقلی علوم میں قر آن کریم کی ترغیب کے مطابق | $\wedge$ |
|   |              | مبلمانوں کی ملمی ترقی کا یا نجے سوسالہ زرین عہد، سیاسی فتو حات                                                           |          |
|   |              | کے ہرقی کے ساتھ علمی میدان میں عرب علماءاور عرب امراء                                                                    |          |
|   |              | (پیزور اور بینویاس) کی تاریخی حدو جهد کا تذکره                                                                           |          |
| ( | ٥٥           | ر کے مرد دانہ ان کی سرر میان بغض وعداوت پیدا کرنے کامطلب کیاہے؟                                                          | a        |
|   |              | ں تی ج سر میورونصاری کے ہامی ساسی اتحاد کا لیج جواب کیا ہے؟                                                              |          |
|   |              | اوران نے ہورو مان کی است کی میں ہے۔<br>ولی کے چند علیم یافتہ نو جوانوں کی تفسیر بی مجلس کا تعارف                         |          |
|   |              |                                                                                                                          | 1        |

| - 8  |           |                |             |
|------|-----------|----------------|-------------|
| 「クロス | 3/2 3/2 N | site site site |             |
|      | 常 深   /   | ※  ※ ※         | يصائرالقران |
|      |           |                |             |

|   | <u> </u> |                                                                                                                                        |       |  |
|---|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|
|   | صفحه     | مضامين                                                                                                                                 | برثار |  |
|   | 74       | ادخلوا فی اسلم کافتہ کی تفسیر میں شاہ ولی اللہ اور ان کے                                                                               | 10    |  |
|   |          | صاحبزادگان کے تراجم میں ملمی اختلاف                                                                                                    |       |  |
|   | 79       |                                                                                                                                        | 11    |  |
|   |          | اجتبادى تاويلات مين اختلاف                                                                                                             |       |  |
|   | 2m       | شخصیت برسی کی نفی ،اجتاعیت کی اہمیت ،کیکن افراد کی اہمیت                                                                               | 11    |  |
|   |          | بھی لازی مولانا آزاداورعلامہ اقبال کے خیالات                                                                                           |       |  |
|   | 49       | یہود پرخیانت کاالزام،قر آن کریم کی طرف ہے نہیں لگایا گیا                                                                               | 11    |  |
|   |          | بلکہ وہ علاء یہود کی تحریف ہے اس تفسیر مسئلہ کی شخفیق میں                                                                              |       |  |
|   |          | مولانا آزاد کی قرآن جمی کا کمال                                                                                                        |       |  |
|   | ۸۸       | سابق یہودیوں پرشرعی احکام کیختی کےنزول کامشہورمعاملہ،                                                                                  | ۱۳۱   |  |
|   |          | شاه ولى الله اورشاه عبدالقا درصاحب كي تفسيرى توجيهات كے مطابق                                                                          |       |  |
|   | 11+      | نی معصوم علیہ السلام کی طرف استغفار کرنے ،تو بہ کرنے اور شیطان                                                                         | 10    |  |
| İ |          | ے بناہ ما نگنے کے مسائل کی تحقیقات                                                                                                     |       |  |
|   | 11/      | قانون البی سے احتر از کرنے اور غیراسلامی قوانین سے رجوع کرنے                                                                           | 17    |  |
|   |          | اورسر کاری عدالتوں ہے اپنے مقد مات کا فیصلہ کرانے کا سنگین مسئلہ                                                                       |       |  |
|   |          | عزیمت ادر دخصت کے مختلف حالات کے مطابق شربعت کے احکام                                                                                  |       |  |
|   | 177      | شرعی تکالیف کاستو طی تصوف کا اہم مسئلہ اور اس میں شاہ و لی الندکا                                                                      | 14    |  |
|   |          | ملک اعتدال شاه ولی الله کے نظریات میں تضاد کا سبب کیا ہے؟                                                                              |       |  |
|   |          | اس کا جواب شاہ صاحب نے خود کیا دیا۔؟                                                                                                   |       |  |
|   | 111      | شاہ عبدالقا درصاحب کے ترجمہا درتفیر کے بارے میں<br>میں میں میں سخی تاریخی ہے۔                                                          | 1/    |  |
|   | اربها    | مولانا آزاد کے تاریخی کمتوب پرتبھرہ اور اور کے تاریخی کمتوب پرتبھرہ                                                                    |       |  |
|   | 167      | مولا ناابوالکلام آزاد برقادیا کی نشیر کی پیروی کاالزام مولا ناابوسلمان صاحب شاه جهال بوری کی توجه دبانی برمولانا قاسمی کا تحقیقی تبصره | 19    |  |
|   | 164      |                                                                                                                                        | r.    |  |
|   | וראן     | حضرت امام شاہ ولی اللہ کے اصلاحی اور مجددانہ مشن کوسٹے کرنے                                                                            | '     |  |

|       | では「「 ※ ※ の ※ ※ ※ ※                                                                                                                   |       |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| فحه ا | مضامین                                                                                                                               | برشار |
|       | کی نامبارک کوشش ،قر آن دسنت کے مصلحانه اور داعیانه مباحث                                                                             | ٠٠/٠  |
|       | کو با بارات کے دوقی احوال پرتر جیج حاصل ہے۔<br>سیر میں کے دوقی احوال پرتر جیج حاصل ہے۔                                               |       |
| 17    | جزیه کی جدید تحقیق ،علاماً تبلی نعمانی اور مولا ناابوالکلام آزاد<br>جزیه کی جدید تحقیق ،علاماً تبلی نعمانی اور مولا ناابوالکلام آزاد | 71    |
| 120   | برین جدید می از این از جمه کی تحقیق<br>سلے فاری ترجمه کی تحقیق                                                                       | 77    |
| 122   | ترآن کے منظوم ترجمہ کی تاریخ                                                                                                         | 77    |
| r.    | ا ن جنگی کاءنی اور دعائے رسول کی واپسی                                                                                               | ۲۳    |
| 17A   | ارزل عمر، برطاب کی عمر، اکرام کے قابل ہے یا اہانت کی ستحق ہے؟                                                                        | ra    |
|       | ا شده با باین اور ان کے دونوں صاحبز ادوں کی تاویلات                                                                                  | ' "   |
|       | اورتو جیهات میں اختلاف امت محمد میری نضیلت ،محان موضح قر آن                                                                          |       |
|       | ادرونیه به بست مناه عبد القادر صاحب محقیق<br>کا قتباس شاه عبد القادر صاحب محقیق                                                      |       |
| 1.9   | ی بردی حکومت اور قر آن کریم افراط و تفریط کے دومتقابل نظریہ                                                                          |       |
| ria   | م میرودی موحت اور کرمان که ایران کارود کرد.<br>عدر باران معن تخایر کارمطل کهایر؟                                                     | 1     |
|       |                                                                                                                                      | 4     |
|       | مولا ناابوالکلام آزاد کی تفسیر قر آن میں بالغ نظری                                                                                   |       |
| 1771  | ر من المعلم المام كي و ازهى بكر نے كى نوعیت كياتھى؟<br>٢٨ حضرت ہارون عليه السلام كي و ازهى بكر نے كى نوعیت كياتھى؟                   | ^     |
| 1777  | ۲ تفسیری روایات اقوال سحاب، آٹار تابعین کے بارے میں<br>۲                                                                             | 9     |
|       | میتن پرغی میتن مور ز کی تحقیق ضروری ہے                                                                                               |       |
| rr2   | ا ملامہ یوسیفہ قبر منیا کی کا فتو کی اور اس فتو کی کئے ماخذ کی کھیل                                                                  |       |
| 771   | ، سورت بوسف عليه السلام اور حضرت خاتم الانبيا ، عليه السلام و مسرت خاتم الانبيا ، عليه السلام و مسرت خاتم الانبيا ، عليه السلام      |       |
|       | 1 c                                                                                                                                  |       |
|       | ک خلافت میں فرق<br>۳ اگر امراراحمد ساحب لا مور، کے فسیری کیسٹوں میں اصلاح کی ضرورت                                                   |       |
|       |                                                                                                                                      |       |
|       |                                                                                                                                      | 1     |



بسم الله الرحمٰن الرحيم

## تعارف حصه سوم مشکلات القرآن کا آسمان کل مشکلات الفرآن کا آسمان کل

بصائرالقرآن

مشکلات القرآنِ علم تفسیر کااہم موضوع ہے اور اکا برعلم نے اس موضوع پر بڑا کام کیاہے۔

اس ناچیز نے شاہان دہلی (شاہ ولی اللہ، شاہ رفیع الدین، شاہ عبدالقا درصاحب) کے اجتہادی تراجم اور مجتہدانہ تشریحات کی روشی میں مشکلات القرآن کو بآسانی طل کرنے کی کوشش کی ہے۔

الحمدالله! بصائر القرآن كا تيسرا حصه قارئين كے ہاتھ ميں ہے پہلے حصه ميں اسلام كے بنيادى عقائد كى قرآن كى روشى ميں تشريح كى گئ ہے اوراس حصه كوقر آنى نصاب كے نام ہے شائع كيا گيا ہے۔

ال حصہ میں (۱۸) مضامین ہیں اور (۱۱۳) صفحات ہیں بلیغی اور دعوتی مجالس میں ان مختصر مضامین کا پڑھنا اور سنانا اس کا مقصد قر ار دیا گیا ہے۔

اک کی اشاعت اگست ۲۰۰۱ء میں ہوئی۔ دوسرے حصہ میں (۳۸) تحقیقی مضامین ہیںاور بیحصہ (۹۱۶) صفحات یمشمل ہے۔

دوسرے حصہ کی اشاعت کے مقدمہ میں اس ناچیز نے جوکلمات تشکر تحریر کئے، پیش نظرتیسرے حصہ میں بھی وہ یا دگاری کلمات دو ہرانے کی ضرورت محسوس ہورہی ہے۔ ''نہ جانے کہ یہ مستعارزندگی کب ساتھ جھوڑ جائے۔ عمر طبعی اپناحق بورا کر چکی،

## (など) ※※※ と ※※※ ※

اب صرف خداتعالی کی خصوصی تو فیق ہے اس کی مقدس کتاب کی خدمت کے لئے دل اور دماغ اور ہاتھ پیرکام کررہے ہیں'۔

چلو نیس ماندگاں اٹھاؤ قدم دور سے آرہی ہے صوت جرس

اس خیال ہے جلدی کی گئی ہے کہ ضروری مقالات کا حصہ شائع کر دیا جائے ،اس امید قوی کے ساتھ کہ باقی مضامین بھی امت کے ہاتھوں میں بہنچ جائیں گے اور اللہ تعالی ان کی اشاعت کے لیے بھی غیب ہے کوئی راہ کھول دےگا۔

> نغمہ کجا ومن کجا، ساز بحن بہانہ ایست سوئے قطار ہے کشم ناقہ بے زمام را

الحمد للد! بفضل خداوندی قرآن کریم برکام جاری ہے اور نیقین واثق ہے کہ خداوند عالم ان مضامین قرآن کی اشاعت کا بھی انتظام فرماد ہے گا۔

اس ناچیز کے مختلف موضوعات پردین، تاریخی اور علمی مضامین جوملک کے موقر رسالوں میں شائع ہو چکے ہیں اور ان کی تعداد (۵۷) کے قریب ہے وہ ریکارڈ میں محفوظ کردیے گئے ہیں اور ان مقالات ومضامین کی ایک فہرست اس کتاب کے آخر مدیر ہوگئی دیاں کی دیاں کی دیاں کا بیار کی دیاں کا دیاں کیاں کی دیاں کا دیاں کی دیاں کی دیاں کی دیاں کا دیاں کی دیاں کا دیاں کی ں کی دیاں کی دیا

میں لگادی گئی ہے۔والحمد للہ علی ذالک اخلاق حسین قاسمی

الحال ين مان تم ابريل مهم ۲۰۰۰ ع



حفرت مولا ٤ سالم قامي صاحب زيد بحر بم رئيس ابتمام دارالعلوم (وتف) ديوبندنے حفرت مولا نا اخلاق حسین قاسی صاحب کی کتاب'' بعیارُ القرآن'' پراینے و تیع علمی تبعرہ سے پہلے معزات علاء دیوبند کی قرآن نبی کے عنا مرار بعد پر روشنی ڈالی ہے۔ حضرت موصوف مد کله العالی کا وہ تحقیق منمون ترجمان مدید کے استفاد و کے لئے شائع کیا خار ہاہے۔(ادار و)

'' قرآن كريم'' منزل من السماء وه خاتم الكتب ہے كہ جو خاتم الانبیا مسلی الله عليه وسلم برنازل فرمائی می اورجس طرح ختم نبوت کے منصب عظیم کی خاتمیت اس کی متقاضی ہے کہ خاتم الانبيا وصلى الله عليه وسلم كے بعد كوئى نبى قيا مت تك نه آئے اور آپ صلى الله عليه وسلم كى خصوصيات وا میازات نبوت تیامت تک باتی رہیں اور دست و بر دز مانہ سے ہمیشہ محفوظ رہیں ای طرح خاتم الكتب قرآن كريم كى معنويت وہمه كيرى اور انسانى زندگى كے لئے اس كے پیش كرد و لائحة عمل كى دوامیت کا نقاضہ بھی ہی ہے کہ یہ کتاب مقدس بلاکسی ادنی تغیر کے ہمیشہ محفوظ رہے۔

نبوت محمد گاور آخریت قرآن کریم کا بندره سوسال کی طویل ترین مدت میں کمی اونی فرق وتغیرے محفوظ و مامون رہنا نبی کریم صلعم کی خاتیمیت وصداقت براور قرآن کریم کے آخری کتاب اللہ ہونے پر بذات خودایی شہادت کبری ہے کہ جسکی ندا توام عالم میں کوئی مثال ہے اور نداے کی لائق اعماد بنیاد پر مجمی چیلنج کیا گیا ہے اور نہ کیا جا سکتا ہے۔

اس باعظمت كتاب الله كى دواميت اصولى طورير اسكى متقامنى ب كداسك مغابيم ومرادات ہمیشہز مانی یا مکانی تحدیدات ہے مادراء ہوں لیکن ہردائر ورہنمائی میں معانی قرآن کی اس رفعت وعظمت کولمحوظ رکھنا حار و تیع بنیا دوں پرموتو ن ہے جس کا بحمر اللہ اپنے ا کا بررحمہم اللہ

## المازالترآن 珠珠珠(9)珠珠珠(المرازات)

کے اخلاص وللہیت کے طفیل دارالعلوم ہمیشہ حامل رہا ہے احقر تاکارہ اپنے محدود علم وفکر کے تحت ان کو اپنی طالب علمانہ زبان میں'' دارالعلوم دیوبند'' کی معنویت عمیقہ کے درج ذبل عناصرار بعہ ہے تعبیر کرتا ہے:

عنسراول: حضرت مجد دالف ٹانی رحمۃ اللہ علیہ کی فراست ایمانی پرمبنی آل اندیش ہے۔جس پر حضرت موسوف کی اکبر کے مشر کانہ دین البی کے متقابل تحفظ دین تو حید پرمشتل تاریخ ساز خدیات شاہد عدل ہیں۔

عفر دوم: مندالبند حفرت اقدس شاہ ولی اللہ کی وہ دین حکمت آفرینی ہے کہ جس نے ارباب اقتدار کی تائید وجمنوائی ہے علاء سو کے پیدا کردہ ذوق بدعات کے بالقابل کتاب و سنت ہے ستفاو دین مجیح کی صداقتوں کو عامة السلمین کے لئے مؤثر بنانے میں تاریخی کرداراداکیا ہے جبکہ اس دور کے علاء سوسلمات دین کو بھی عام سلمانوں کے قلوب میں متزلزل اور تا قابل یقین بنا چکے تھے اس لئے بلاخو ف تر دید کہا جا سکتا ہے کہ حضرت شاہ ما حب علیہ الرحمة کی میری حکمت آفرینی بدرجہ اسباب سلمانوں کے قلوب میں دین محجمح ما حب علیہ الرحمة کی میری حکمت آفرینی بدرجہ اسباب سلمانوں کے قلوب میں دین محجمح کی آبیاری و برقر اری کیما تھ علمی ذوق وشوق کا باعث نی ہے۔

عضرسوم: بانی دارالعلوم دیوبند ججة الاسلام حضرت الا بام مولا تا محمہ قاسم صاحب تا نوتوی رحمة
الند کا عالمی فکر اسلام ہے۔ کیونکہ کتاب وسنت کے علم کیر وعظیم کی نخا طب پوری کا کتات
انسانی ہے لہذا دین کے مویدین کے درمیان طلب صواب میں طبعی اختلاف، خطا و
صواب کے مکا تب فکر کی تولید کا باعث بنا اور نخالفین حق کے بالقائل باطل مکا تب فکر کی
وجود پذیری کا سب بنا اس نقط فکر کے تحت حضرت الا بام النا نوتوی کی انسا المعو منون
اخو ہ ہے ستفادا یمانی اخوت پرمن نظر وسیع میں، ملت اسلامیہ کے درمیان خطا وصواب
کا اختلاف نداد نی درجہ میں موجب بعد ہے اور ندز ریعہ تفریق ہے۔ ایسے ہی اشھد ان
الناس کلھم اخو ہ ہے حاصل شدہ انسانی اخوت کے تحت انسانیت اکی نگاہ میں قطعا
قالمی تقسیم نیس ہے۔

## (単元) ※※※の※※※(「単元」)

عضر چہارم: دارالعلوم دیوبند کے سرپرست اول حضرت بانی دارالعلوم کے رفیق لبیب نقیہ الاسلام خضرت مولا تا رشید احمد گنگوئ کا وصف احمیازی اجاع سنت رسول اللہ ہے جس نے جماعت اہل حق میں حضرت مجد دالف ٹانی رحمۃ الله علیہ کی ایمانی مال اندیشی حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ کی حکمت آخرین اور بانی دارالعلوم حضرت الا مام النانوتو گ کے عالمی فکر اسلامی کے ساتھ حضرت گئوئی رحمۃ اللہ کی اجاع سنت رسول اللہ کے احمیازی وصف نے دارالعلوم دیوبندگی معنویت کو درجہ کمال عطافر مادیا۔

مخلف م کا جب فکر کی تولید کی بنیاد چونکه اسلام کی لا منا ہی علمی وسعت وعظمت ہے جونگاہ انساف میں اس کی متقامنی ہے کہ خاص طور پر خطا وصواب کے مکا تب فکر کے قل کے بارے میں ، علاء اسلام انتہائی وسیع الحوصلہ ہوں اور بیصرف ای صورت میں ممکن ہے کہ جب ہر کمتب فکر کے عالمین ،اپ فکردین کور جیا پیش کریں جبکا بجا طور پر ان کوحق حاصل ہے لیکن کمی بھی مرسلے میں و ، اپنے فکر کو تبلیغا چین کرنے کے تطعا مجاز نہیں ہوں مے بس تبلیغ صرف اور صرف وین منزل من الله بى كاحل ہے كيونكہ دواني وضع وتعين ميں عقل كا دخل قطعانه ہونيكی دجہ سے خطاء كے احتمال ے تطعابری ہوکر صواب بی صواب ہوتا ہے ، بخلاف فدا ہب نقبیہ یا سالک مسلوکہ کے کدان می عقلی استنباط واستدلال کی بنا پرمواب کے احمال کیساتھ خطاء کا احمال بھی اس سے ختم نہیں ہوتا۔لہذا وہ لائق ترجیج تو ہو کتے ہیں لیکن قابل تبلیغ ہر گزنہیں ہو کتے ۔ یہ بی وجہ ہیکہ جب سمی ند ب نعبی یا سلک فکری کود میر ندا ہب نعبیہ یا سالک فکریہ کے بالقابل تر جیجا کے بجائے اہل علم نے تبلیغا پیش کرنا شروع کردیا توبظا ہرا سباب ای خلطی نے امت میں بےنہایت طرق اختلاف کے جج بودیئے حالانکہ نقہائے کرام نے زمانہ نبوت کے آٹار وبرکات سے اور بہت کم واسطول ے علوم نبوت سے معتد ومتند طریق پرمستغیض ہونے کے باد جود اپنے مستبطات نتہیہ کومن کل الوجوہ صواب سجے کر چیش فر مایالیکن اس میں احمال خطا ہے اور دیگر ائمہ کرام کی اپنی دانست میں خطاء مں صواب کے احمال سے قطعاً محرنبیں ہوئے۔ اس عظیم علم کے باد جود ندا ہب تھبیہ کو جب ترجیحی مقام ہی ل سکتا ہے، تبلیغی نہیں ، تو مسالک مسلوکہ کے حالمین جو کہ بلحا ظام اور باعتبار بُعدِ

#### 

زمانۂ نبوت فقہائے کرام کے ہم مرتبہ وہم مقام نہیں قرار دیئے جاسے تو ان کو بدرجہ اولیٰ تبلینی درجہ دیئے نبوت فقہائے کرام کے ہم مرتبہ وہم مقام نہیں قرار دیئے جاسکتا ہے الفاظ دیگر ندا ہب نقبیہ کواگر دین کے برابر کا درجہ نہیں دیا جاسکتا تو مسالک کو کیسے دیا جاسکتا ہے اگر ان دونوں میں ہے کی کو بھی حق تبلیغ دیا جائے جیسا کہ دورحاضر میں سیامر داقعی بن چکا ہے تو اس حدنا شنای یاحق ناشنای ہی کوامت اسلام کے درمیان تفریقات واختلافات عظیمہ کا سرچشمہ قرار دینا احقر جیسے حقیر طالب علم کی نظر میں مبالغہ محسوس نہیں ہوتا۔ والتٰداعلم یا لصواب

مطالعہ بسائر القرآن کے اس نتیجہ نے غیر معمولی طور پر احقر کو مسرور وشاداں کیا کہ حضرت علامہ اخلاق حسین قامی صاحب مد ظلہ نے مستندا ورمعتد علاء اعلام کے تراجم وتفاسیر قرآنیہ کے مابین اپنی ایمانی اور علمی فراست ہے اس امر کو پورے طور پر طمحوظ رکھا ہے کہ یہ سب اکا بر حمبم اللہ طالبین حق بی نہیں بلکہ انشاء اللہ واصلین حق بھی ہیں اس لئے انہوں نے ان کے اس طریق فکر کو مجھ کر چیش فرمایا ہے کیا ہے بارے میں خطاء کے احتمال سے ان کے قلوب صافیہ خالی نہیں۔

ای کے ساتھ علامہ اخلاق حسین صاحب قائی کی وسعت مطالعہ اور علمی فراست کے من برحق اعتراف کے باوجود کہیں کہیں سبقت قلمی محسوس ہوتی ہے کہ بعض حضرات کے بارے میں ان کا ترجیحی نقطہ فکرو و گیر علاء اعلام کے بارے میں ایہا م نقص کی جانب مشیر ہوتا ہے جبکہ احقاق حق میں ان کی زبان وقلم کوشا ہد عدل کا درجہ حاصل ہے۔

ای کے ساتھ میہ جقیقت بھی لائق اعتراف اور قابل ذکر ہے کہ حضرت العلا مہ مولا تا اخلاق حسین صاحب قامی وامت برکاتہم وعمت فیوضہم کی ذات گرامی عمرروال میں مختلف علوم دیدیہ میں وسعت وتعتی نظر کے ساتھ خاص طور پرعلوم قرآنیہ میں آج جماعت اہل حق میں منفردو یکنا مقام عظمت کی حامل ہے۔

حن تعالی حفرت والا کے فیض عمیم وکبیرے لمت اسلامیہ کوتا دیر مستفید فر ما تارہے۔ آمین للہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ



#### ترجمان دارالعساوي

#### تعارف و تبصره

بصائرالقرآن

نام كتاب:

مولا ناسيدا خلاق حسين قاسمي

مصنف :

درج تبیس

قمت :

اداره رحمت عالم ١٨٣٨، كثره شيخ جإندلال كنوال- د بلي- ٢

ناثر

قرآن مجید عالم انسانیت کی ہدایت ورہنمائی کے لیے اللہ کی عظیم نعمت ہے۔ اللہ وحدہ .

البشریک نے اے سارے انسانوں کی ہدایت کے لئے نازل کیا ہے۔ قرآن کی صورت میں جومیجز ؛

امت محمد یہ کواللہ تعالی نے عنایت کیا ہے۔ وہ ویگر امتوں کوئیس ملا ہے ، اللہ تعالی نے جبال قرآن مجید کے تروف کوا بنی اصلی شکل میں باقی رکھنے کی ذر مدواری لی ہے ، وہیں یہ بات بھی ایک تاریخی حقیقت بن چکی ہے کہ بطور مجز ، اس کے تعلیم وتعام کا فیض جاری رہے گا ، اس کے نفطی و معنوی اثر ات کا برابر ظہور ہوتا کہ ہے ، وہی ہے برحض اور بڑھانے کو زندگی کا مثن بنا رہے گا ، خوش نصیب ہیں وہ سعید نفوی ، جنہوں نے قرآن مجید کے بڑھنے اور بڑھانے کو زندگی کا مثن بنا لیا ہے ، اور خود نبی کریم میلائے کے اس ارشاد : تم میں سب سے بہتر وہ مسلمان ہے جوقرآن بڑھنا ہے ہے اور جس نے دوسروں کوقرآن پڑھنا ہے ہو کو کو مصدات بنالیا ہو۔

موا نا خلاق حسین قائی حد درجہ خوش نصیب ہیں کے انہوں نے قر آن کریم میں غور وفکر کوا بنا اور حسنا بجھونا بنالیا ، موصوف گزشہ بچاس سالوں سے سلسل کے مناتھ دبلی میں قرآن کریم کی ددس و قدریس میں ہمہ تن معروف ہیں قرآنی علوم برآپ کی گہری نظر ہے ، درس و قدریس کے ساتھ آ ب نے قرآن کریم کے حتاف موضوعات بر بحث و تحقیق کا سلسلہ بھی جاری رکھا ہے آپ کواللہ نے تقریر کے ساتھ تریک بھی وافر ملکہ عطا کیا ہے ، آپ کے مضامین علمی اور تحقیق ہوتے ہیں قرآنی علوم و معارف بر آپ کی آتر آنی ایک درجن سے زائد کتا ہیں شائع ہو چکی ہیں۔ جن میں '' کاس موضح قرآن' اور'' مولا نا آزاد کی قرآن باور' مولا نا آزاد کی قرآن بیسرت' کوالی علم کے علقے میں کافی پذیرائی حاصل ہوئی ہے۔

زیرتبر و کتاب مولانا اخلاق حسین قائمی کے قرآنی مضامین کا مجموعہ ہے۔ پہلا حصد اسلامی

## (四はほう 紫紫川川 紫紫 ※ (の、そ)

عقائد کی تشریح برمشمل''قرآنی نصاب''کے نام سے شائع ہوا ہے بیش نظر دوسرے حصے میں اسلام کے اجتماعی سائل کے مختلف بہلوؤں پر بحث کی ہے،اس مجموعے کے اکثر مضامین اس لائق ہیں کہ اس کا بالا متعاب مطالعہ کیا جائے ،یہ مضامین مصنف کے برسوں کے غور وفکر کا حاصل ہیں۔

مصنف کو خاندان شاہ ولی اللہ دہلویؒ ہے حدورجہ عقیدت ہے آپ شاہ عبدالقادر کے ترجمہ، قر آن کوار دوزبان میں البامی ترجمہ مانتے ہیں اورا پی تحقیق میں ہرمقام پرشاہ ولی اللہ اورشاہ عبدالقادر کی تحقیق ہیں ہرمقام پرشاہ ولی اللہ اوران کے لائق کی تحقیق ہے استفادہ کر تے نظر آتے ہیں۔ بااشبہ برصغیر کی اسلامی تاریخ میں شاہ ولی اللہ اوران کے لائق فرزندوں نے ہی قر آن وسنت کی شع روش کی ، شاہ کی ذات گرامی ہی ہے برصغیر میں عمل بالحدیث کا سلم شروع ہوا یہ سب اپنی جگہ سلم النبوت ہیں۔ ان ساری خدمات کے باوجود قر آن کریم کے علوم ومعارف کو جس کی وسعت بحرنا پیدا کنار ہے ، اس کی انتہاء تک پنجنا کی ایک ذات یا ایک خاندان کے لئے ممکن نہیں اور نہی اس کی استاری خدمات کے باوجود قر آن کریم کے منادان کے لئے ممکن نہیں اور نہی اس کی اشتاء تک پنجنا کی ایک ذات یا ایک خاندان کے لئے ممکن نہیں اور نہی اس کی استار کی ایک زبانے میں ممکن ہے۔

آپ کے نے اپنے تفسیری مضامین میں خانوادہ شاہ ولی اللہ کے علاوہ اکا برعلاء دیو بندکی تفا سیر کو بھی سامنے رکھا ہے، اس کتاب کے مطالعہ سے قاری کو ۱۹ اور ۲۰ ویں صدی کے نامور مفسرین کی مختلف تفاسیر کی ندرت اور اس کی افادیت ہے جسی واقفیت ہوجاتی ہے۔

آپ کے اس مجموعے کا ایک منعمون بعنوان 'سیاسی اقتد ارخدا کا انعام ہے''۔اس میں قاتمی ساحب نے قرآنی نصوص کی روشی میں بیٹا بت کیا ہے کہ حکومت اور سیاسی اقتد اراللہ کی فحت ہے اور وہ یہ نعم اور اپنی مصلحت کے مطابق تقسیم کرتا ہے ، اس موضوع ہے متعلق ایک دوسرے مضمون ، ''جہاد اور فلسفہ جہاد'' میں بیصراحت کی ہے کہ قرآبن کریم نے جہاد وقتال کی جو حکم بت الہی بیان کی ہے اس میں صرف'' و فاعی جہاد'' کی ضرورت کا اظہار ہے۔

اسلام آیک آفاقی ندب ہے اور وہ عالم انسانیت کے لئے نجات دہندہ بن کرآیا ہے اب اسلام کے نام لیواؤں کا فرض منعبی ہے کے ظلم و تعدی ہے کراہ رہی انسانیت کوآزادی دانا نے کے لئے بیش قد می کریں اسلام کے نزدی او ہیت کا تیج مظہر حاکمیت خدا ہے ، جوصر ف خدا نے واحد کی بندگی کا قائل ہے جہاں تک عقیدے کا معاللہ ہے تو ظاہر ہے کہ اس کا تعلق انسان کی آزادی رائے ہے ہے۔ قائل ہے جہاں تک عقیدے کا معاللہ ہے تو ظاہر ہے کہ اس کا تعلق انسان کی آزادی رائے ہے ہے۔ کتاب یہ تین اور طلبہ کے لئے ایک گراں قد رتحفہ ہے۔ کتاب کی قیمت اور سن اشاعت درج نہیں ہے۔

معر: ابو بوسف مکی

## (三株株株で)株株株は「三株株株は「

# حضرت سلطان المشائخ كى مريم ريم ريم مريم والمري المريم المر

سلطان الشائخ حفرت خواجه نظام الدین اولیاء علیه الرحمته کی نظرجس طرح احادیث بنوی می برنامیت و سیع اور محققانه بھی ای طرح قرآن کریم کی تغییر بھی آپ کو برنامیور حاصل تھااور افادات کے وقت قرآنی لطائف و معارف آپ کے ذہن میں مستخفر رہتے تھے۔ قرآن کریم اور احادیث نبوی افلائت اسلام کے دو بنیادی اور اصولی گفذی میں اور ان میں تمام دینی علوم تقرت کی ماحدیث نبوی افلائت اسلام کے دو بنیادی اور اصولی گفذی میں اور ان میں تمام دینی علوم تقرت کے ماتھ یا اشارات میں موجود ہیں۔ ایک عالم اگر کتاب الله اور سنت رسول الله الفلائی میں صاحب نظر تسلیم کیا جائے گا۔ فرق سے کہ کسی عالم کا فاص موضوع قوانین شریعت ہیں تو وہ فقیہ ہے اور اس کی پوری توجہ ای موضوع پر ہوتی ہے ، دو مرے موضوع پر ہوتی ہے ،

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے قرآنی علوم کو پانچ بنیادی علوم پر تقسیم کیا ہے

- (۱) علم الاحكام --- ي علم فقهاء كا خاص موضوع --
- (r) علم المناظرہ ... یعنی باطل توتوں کے عقائد کی تردید ۔ یہ علم متکلمین اسلام کاموضوع ہے۔
  - (r) علم تذکیریالاء الله --- یعنی انعامات النی کے ذریعہ نصیحت کرنا۔
  - (س) علم تذكيريايام الله ... يعنى حوادث ماريخي كے ذريعه وعظ ونصيحت كرنا۔
- (۵) تذکیر بالموت کینی موت کے بعد واقع ہونے والے حوادث کے ذریعہ وعظ و نصیحت کرنا۔

آخری تینوں علوم واعظوں اور معلمین اخلاق کا موضوع ہیں (الفوز الکبیر ۳) اس تقسیم کا تعلق عام معلومات سے نہیں ہے بلکہ خاص دلچیپی اور خاص ممارت سے ہے۔ اس تقسیم کے لحاظ ہے شخ علیہ الرحمہ علم المناظرہ کے منفی پہلو کے علاوہ پانچوں علوم پر علوی نظر آتے ہیں۔ روو کد اور تقید جو نکہ تصوف کی روح ہے مناسبت نہیں رکھتی اس لئے اس کا اثر شخ "کے افادات میں محسوس نہیں ہو آ۔ علم الادکام کے تعلق ہے عبادت 'طمارت مصدقہ اور مہر کی بحثیں ۔۔۔ علم المناظرہ کے مثبت پہلو کے تعلق ہے ایمان بائلہ 'ایمان بانفیب اور توبہ پر گفتگو ۔۔۔ علم التذکیر کے تعلق ہے تر غیب و تربیب ۔۔۔ اور خوف و رجاء پر مشمل دکایات کے ذراجہ تزکیثہ اخلاق و عادات کا حصہ ۔۔۔ جو ملفو ظات میں غالب نظر آ آ ہے۔ نحود لغت جو علوم آلیہ کملاتے ہیں 'ان پر بھی شخ "کی گفتگو موجود ہے 'جیساکہ آگے آرہا ہے۔۔

#### تفيير كشاف اور تفيير بيضاوي كادور

تفاسیر میں وہ دور علامہ زمخشری اور قائنی بینیادی کی تفاسیر کا تھا۔ نوا کد الفواد میں بینیادی کو تفسیر ناصری کما گیاہے' جو اس کے مصنف کے نام کی طرف منسوب ہے۔ علامہ جار اللّٰد زمخشری

علامہ جار اللہ محمود ابن عجمرز مخشری (ولادت ٢٧٥هـ ) کی تفسیر کشاف علامہ ابن خلدون کی رائے کے مطابق ایک بمترین تفسیر ہے گر مصنف نے اس میں اپنے فاسد نظریات کی پر ذور وکالت کی ہے۔ کشاف کامطالعہ کرنے والا آگر اہل سنت کے عقائد ہے واقف ہو کر اِس کامطالعہ کرے تو اس کامطالعہ ضرر رساں نمیں۔ فقہ کے مسلک میں یہ حنفی تیے۔ (مقدمہ ابن خلدون کرے تو اس کامطالعہ ضرر رساں نمیں۔ فقہ کے مسلک میں یہ حنفی تیے۔ (مقدمہ ابن خلدون کام)

علامہ آج الدین بکی نے زمخشری کو حضرات انبیاء اور صالحین است کی شان میں ہے ادبی کرنے والا لکھا ہے۔ وہ اپنے والد علامہ آتی الدین بکی کے حوالہ سے لکھتے ہیں کہ وہ فرماتے سے "خ درسول اکرم القالی ہے شان میں گستاخی کی ہے 'اس لئے میں نے اس کتاب کی تدریس حضور القلی ہے جیا کرتے ہوئے بند کردی "۔(النماذی الخیریہ ۱۳۱۰) کی تدریس حضور القلی ہے کی مشاف ہے "اُلْ مَدُ لِلّٰہ "کی نموی ترکیب پر تقریر شخ علیہ الرحمہ نے ایک مجلس میں کشاف ہے "الْ مَدُ لُلّٰہ "کی نموی ترکیب پر تقریر

toobaa-elibrary.blogspot.com

لام ہے ایک صوفیانہ کتہ بیان فرایا۔ یہ شیخ "کااصلی ذوتی تھا۔ پھر علامہ ذمخشری کی علمی جلالت کا اعتراف کرکے اسکے معزلانہ عقائد کی ذمت فرائی اور شیخ صدر الدین "کے حوالہ ہے فرایا کا اعتراف کرکے اسکے معزلانہ عقائد کی ذمت فرائی اور شیخ صدر الدین "کے حوالہ ہے۔ کہ انہوں نے ایک شخص کو خواب میں دیکھا کہ اسے زنجر میں باندھ کرلے جایا جارہا ہے۔ انہوں نے ایک شخص کو خواب میں دیکھا کہ یہ نحو مفصل لکھنے والا زمخشری ہے۔ (جلد س) انہوں نے بوچھا یہ کون ہے؟ انہیں بنایا گیا کہ یہ نحو مفصل لکھنے والا زمخشری ہے۔ (جلد س) محلم عظمت کے مجلس انہوں نے مطاحد میں رکھتے تھے۔ قاضی حمید الدین صاحب ناکوری کے باس تغیر کشاف آٹھ جلدوں میں مجلد رکھی ہوئی تھی۔

خواجہ حسن فرماتے ہیں کہ ایک روز میں نے دیکھا کہ میخ علیہ الرحمہ کے سامنے تفییر عمری (بینادی) رکھی ہوئی ہے۔ آپ نے اس تغیر کے مصنف قاضی عاصر الدین کی ایک کرامت بیان فرماکراس تغییر کی عظمت د مغبولیت پر روشنی ژالی- (جلد ۴ مجلس ۱۸ ص ۳۸۷) الل علم كى اس رائے كے بعد حضرت شخ عليه الرحمہ نے شخ صدر الدين كے حوالہ سے جو خواب بیان کیا ہے اس پر کوئی تعجب نہیں ہو تا کیکن سے بات بھی ذہن میں رکھنی چاہئے کہ خود میخ "نے این مبارک زبان سے زمخشری پر جنمی ہونے کا حکم نسیں لگایا۔ یہ ایک طرف تصوف کے آداب کا نقاضا تھا اور دوسری طرف فقهی اصولوں کی رعایت تھی۔ فقهاء کا متفقہ امول یہ ہے کہ جس غلط قول کی آدیل صحیح ہو سکتی ہے اور آدیل کرکے اس بیں صحیح مغموم کا بہلو نکالا جاسکتا ہے اس تول پر کفرو ضلالت کا نتوی نمیں نگایا جاسکتا۔ کا فروجہنمی قرار دینے کے لئے نا قابل آویل ( کفربواح) فاسد نظریہ ہونا جائے۔خواب 'خواب بی ہے اور نہ کورہ خواب کی یہ تعبیر بیان کی جاستی ہے کہ زمخشری کے فاسد نظریات کی طرف اس خواب میں اشارہ کیا گیا ہے ورنہ فرقہ معتزلہ پر علاء الی سنت کی طرف ہے جہنمی اور کافر ہونے کا فتوی نہیں لگایا گیا۔ الام عبداللذما صرالدين ببضاوئ

ان کالقب ناصرالدین ہے اور بیضاوی نسبت ہے۔ شافعی المسلک تھے۔ آذر بائیجانی علاقہ کے عظیم ترین عالم اور زاہد وعابد شار کئے جاتے تھے۔ ان کی ولادت ۱۸۵ھ کی ہے۔ ان کی تفسیر کو علوم حدیث' بلاغت'نحو'اور درایت کے اصواؤں پر مشتل نمایت اعلیٰ تغبیر کما کیا ہے۔ کو علوم حدیث' بلاغت'نحو'اور درایت کے اصواؤں پر مشتل نمایت اعلیٰ تغبیر کما کیا ہے۔



#### فضائل کی موضوع روایات

علامہ زمختری نے (اعتزالیت سے قطع نظر) ہرفن میں اپی جلالت کالوہا منوایا ہے۔
اسرائیلی روایات سے بھی اپنا دامن بچانے میں انہوں نے بڑی احتیاط اختیار کی ہے 'گر
تعجب ہو تاہے کہ علامہ نے قرآن کریم کی سور توں کے فضائل میں ضعیف روایات کو بغیر
کسی تاکل کے نقل کردیا ہے۔

ز مخشری کے بعد امام بیناوی ہیں 'ان کی محققانہ شان بھی ہرفن میں اپنی عظمت کو تشلیم کراتی ہے اور معتزلانہ تصورات کی تردید میں بھی قاضی صاحب کسی المی سنت مغرب بیچیے نہیں ہیں 'گر فضائل کی موضوع روایات کے نقل کرنے میں قاضی صاحب علامہ زمخشری کی بیروی کرتے نظر آتے ہیں۔ قاضی صاحب بڑے صاحب دل عالم تھے 'صاحب کرامت تھے 'ضعیف روایات نقل کرنے کے معالمہ میں قاضی صاحب کوایک مخلص عالم قرار دے کر معذور قرار دیا گیا ہے۔ صاحب کشف الغنون نے لکھا ہے کہ قاضی صاحب ایک صاحب الخلاص آدی تھے 'وہ لوگوں میں قرآن کریم کاذو تی دشوتی بید اکرنا چاہتے تھے '

اس دور کے مشائخ صوفیہ کے سامنے ہیں دو تفییریں رہی ہیں 'اس لئے ان حضرات کا کلام فضائل کی ان احادیث سے متآثر ہوا ہے۔ البتہ صاحب سرالاولیاء امیر خور دنے شخ علیہ الرحمة کے حوالے سے بعض احادیث و آٹار ایسے نقل کئے ہیں جو فوائد الفواد والے محقق حدیث اور عصمت نبوت کا نمایت پاکیزہ اور بلند نداق و مشرب رکھنے والے شخ کے شایان شان نظر نہیں آتے۔ ان میں ایک تفییری اثر و روایت وہ ہے جو منافقین اور نومسلم میودیوں نے بھیلائی۔ یعنی حضرت زینب رضی اللہ عنما اور سرور کونین اللہ الملہ ہے کے میں اللہ عنما اور سرور کونین اللہ الملہ ہے کے میں دیوں نے بھیلائی۔ یعنی حضرت زینب رضی اللہ عنما اور سرور کونین اللہ الملہ ہے۔

در میان محبت کا افساند کذب و انتراء۔ ای تتم کی روایات و آثار کو دلیل قرار دے کر پاکتان کے مشہور عالم جناب پر وفیسر یوسف سلیم چشتی مرحوم نے " آریخ تصوف" میں چشتی تصوف میں الحاق و اضافہ اور بالنیت و شیعیت کی ملاوٹ کا دعویٰ کیا ہے۔ تا چیز نے ایک عنوان کے تحت اس پر مفصل بحث کی ہے۔

#### تصوف كي اشاراتي تفييزين

شخ علیہ الرحمۃ تفیر قرآن کے باب میں اہل سنت مفسرین و محد ثین کے مسلک پر قائم سخے اور تصوف کی اشاراتی تفاسیر کے لطائف بھی آپ کے افادات میں راہ نہیں باتے سخے۔اور تفیر قرآن کانازک باب ای احتیاط کامقتنی تھا۔ مولاناروی ؒنے اپنی مثنوی میں مثالوں اور حکایتوں کے ذریعہ بند و موغلت کے دفتر کے دفتر تحریر کردیے ہیں لیکن مولانا ٌ بر تفیر کے معالمہ میں محد ثمین و فقماء کے مسلک کی ترجمانی کرتے ہیں۔۔

> معنی قرآن ز قرآن مُری و بس وز کے کاتش زدست اندر ہوی پیشِ قرآن گشت قربانی و بست آکہ عین رورِح قرآن شدہ است

لین قرآن کامطلب قرآن سے بوجھوا و رہی۔ و رند اگر تم ادھرادھر ہوئے تو ہلاکت میں پڑ جاد گے۔ قرآن کے سامنے اطاعت کی گر دن جھکادو آکہ تم قرآنی روح میں ڈھل جاؤ۔ اشار آتی تغییروں میں ایک تغییر مشہور عارف باللہ حضرت شنخ می الدین ابن عربی (۵۲۸ھ) کی ہے اور ایک تغییر مولانا روی کے ہم عصرا بو محمہ شیرازی (وفات ۲۰۲ھ) کی۔ صوفیہ کی اشار اتی تغییروں کے متعلق الی سنت کے عقائد کی مشہور کتاب "العقائد النسفی" میں لکھا

"نصوص کو ان کے ظاہر بنہ محمول کیا جائے گا' ظاہری معنٰ سے عدول کرکے ایسے معانی مراد لینا جمن کا دعویٰ باطنیہ فرقہ کے اوگ کرتے ہیں' دہریت اور۔ الحادثِ '' (مس ۲۲)

## تادیلِ بعید کی ندمت محققین صوفیاء کے ہاں

مولاناروی قرآن کریم کی تفییر کی اہمیت کو سبجھتے تھے کہ اس بنیادی کتابِ ہدایت میں من مانی آویلات کا دروازہ کھول دیا گیا تو اصل تعلیماتِ دین کی شکل وصورت بدل سکتی ہے 'جس قتم کی آویلات قادیا نی اور مرزائی فرقہ کی طرف سے کی جاتی ہیں۔اس لئے مولانا فرماتے ہیں۔

کردہ آدیل حرنب کر را خویش را آدیل کن نے ذکر را بر موا آدیل کن نے ذکر را بر موا آدیل قرآن سے کی بہت و کڑ شد از تو معنی کی صاحب آدیل باطل چوں گس میں وہم او بول خر و تصویر خس

لین اپنے آپ کو بدل' قرآن کریم کو کیوں بدلتا ہے؟ باطل آویل جو شریعت کے مسلّمہ عقائد واصول کے خلاف تاویل ہو شریعت کے مسلّمہ عقائد واصول کے خلاف ہواس کی مثال بولِ خرکی طرح گندی اور ذلیل ہے۔
عمراہ فرقے اپنے باطل نظریات کو ساز ادینے کی غرض سے حضرات صوفیاء کرام کے اشار اتی تقور اے کو استعمال کرتے ہیں۔ مولاناروی شنے اس کی ندمت کی ہے۔

## موضوع تفییری روایت کی تاویل

حضرت خلطان المشائخ رحمہ الله رحمة واسعة كى شان نرالى ہتى اپ دل كے صوفی ہے اور دماغ كے نقیہ ہتے .... اور جس مقام پر دل اور دماغ كى كش كمش ہو جاتی ہتى اپ پورى قدرت اور ممارت ہ دونوں میں مصالحت كرادیة ہيں۔ اب اس نزاكت كو سمجھے كون ؟ غور سيجي الك موقعہ پر آپ نے سورة الناز نات كى نسيلت بيان كرتے ہوئے فرمايا: "جو هخض نماز عصر كے بعد سورة الناز نات كى تلاوت كر آب اے حق تعالى ذيا ده دير تك قبر ميں نہيں ركھتا اور وہ اك نمازكى مقد ارسے زيادہ قبر ميں نہيں تحمراً۔ حضرت شيخ "

یعیٰ فرایا کہ جو شخص قبر میں نہیں رہتاتو یہ کیے ہو آئے ؟ جواب دیا کہ اس طرح ہو آئے کہ جب روح انسانی کمال کو بہنچ جاتی ہے تو وہ جم و قالب کو جذب کر لیتی ہے۔ علاء متکامین اور اہل عمل محد ثین نے اس بات کواس طرح بیان کیا ہے کہ روح انسانی جب کمال کو بہنچ جاتی ہے تو وہ جم کی مادیت پر غالب آ جاتی ہے اور جم پر روح کے آٹار اور روح کی کیفیات اور نورانیت) کا غلبہ ہو جاتا ہے۔ اس مفہوم میں جم قبرے غائب ہو جاتا ہے۔ اس مفہوم میں جم قبرے غائب ہو جاتا ہے۔ الم ولی الله محدث دہلوی نے اس سکلہ پر فاص طور پر روشنی ڈالی ہے اور اس کی وضاحت الم ولی الله محدث دہلوی نے اس سکلہ پر فاص طور پر روشنی ڈالی ہے اور اس کی وضاحت کے عالم مثال کی اصطالح وضع کی ہے۔ جبتہ الله البالغہ کا یہ باب مطانعہ کے قابل ہے اس سے عالم برزخ اور عالم قبر کے بارے تیں جو عقلی اشکالات بیدا ہوتے ہیں وہ دور بوجاتے ہیں۔ ہوجاتے ہیں۔

خواجه حسن كاتفسيرمين تحقيقي ذوق

سائل اور مجیب (خواجہ حسن "اور شخ علیہ الرحمۃ) دونوں کی نظر قر آن کریم پر بھی محمری تھی ادر ای لئے سوال وجواب میں تغییر قرآن کے اہم نکات واضح ہوجاتے تھے۔ چنانچہ شخ علیہ الرحمۃ نے خواجہ جلال الدین تبریزی کے حوالے سے یہ واقعہ نقل فرمایا کہ

## (三) \*\*\* \*\* (三) \*\*\* (三) \*\*\* (三) \*\* (三) \*\*\* (三) \*\* (三) \*\*\* (三) \*\*\* (三) \*\*\* (三) \*\*\* (三) \*\*\* (三) \*\* (三)

كى نے آپ ہے سوال كياكہ ايك شخص روزہ تور كھتانىيں 'البتہ سحرى كا كھانا كھا آہ تو اس مخنس کے بارے میں آپ کیا کہتے ہیں؟ آپ نے فرمایا:اے سحری کے ساتھ دن اور رات کا کھانا ہمی کھانا چاہئے' البتہ اس کھانے ہے جو توت اے حاصل ہو اے فداکی عبادت میں صرف کرنا جاہے او ر گناہوں ہے بچنا جاہئے۔ ظاہرہے کہ بیہ سوال وجواب نفلی روزہ ہے متعلق تھا' ورنہ مرض روزہ کار کھنا تولازی ہے۔ خواجہ حسن 'بولے : قرآن كريم كى اس آيت كايمي مطلب ہے: "مُحلُو ا مِنَ الطَّيِّبَاتِ" (المومنون: ۵۱) " بإكيزه چزیں کھاؤ" ۔۔۔ شخ علیہ الرحمۃ نے اس آیت کا دو سرا مکڑا ارشاد فرماکراہے مکمل کیا۔ فرايا: بورى آيت يه ب المُكُلُو امِنَ التَّلِيِّ بَاتِ وَاعْمَلُوْ اصَالِحًا " إِكْيرُه چزیں کھاؤاور نیک نمل کرو"۔ خواجہ حسن نے اسحاب کہف کے قول کا حوالہ دے کر پوچھا کہ اس آیت میں" طیبات" کے معنی پاکیزہ میں تو اسحابِ کہنے کے اس قول کے کیامعنی ہیں۔ انہوں نے اپنے ایک سائتی کو کھانا لینے بازار ہیںجاادر اس سے کہا: " فَلْیَنْظُرُ اً يَهَا أَزْ كَلِّي طَعُامًا" (كَنْف: ١٩) "وه (كمانا لانے والا) يه ديجھے كه كون ساكھانا پاكيزه ے"۔ عربی لغت کے اختبارے "طبیبات" اور "اُزُ کلی" دونوں کامفہوم پاکیزہ ہے اور اہل تراجم نے دونوں جگہ پاکیزہ ترجمہ کیاہے۔ خواجہ حسن کے سوال کامطلب یہ تھاکہ دونوں جگہ ایک ہی مفہوم ہے یا رونوں میں کوئی فرق ہے ؟ شیخ علیہ الرحمة نے برالطیف فرق بیان کیااور کما" طعامے خواستند که طبائع بر آن ماکل باشند" - ایمنی ان کی مراد مرغوب طبع کمانا تھا۔ مطلب یہ تھاکہ کمانالانے والا جار اسائتی ہے 'وہ جانیا ہے کہ ہمیں کون ساکھانا بنداور مرغوب ہے 'وی کھانابازارے خریدلائے۔اصحاب کمف ۲۰۹برس کے بعداس کرامتی نیندے جامے تھے اور اس شرکی دنیااتنے عرصے میں بالکل بدل چکی ہوگی'اس کئے انہوں نے اپنے رفیق ہے کہا کہ جو کھانا ہمیں مرغوب ہے وہ خرید کرلانا' خدا جانے اب بازار میں کس کس نتم کے کھانے یک رہے ،وں۔

ز مخشری جیسے نکتہ سنج مغسر نے "اُزُ کلی "کو" طال طیب 'اکٹراوراً رفع " (ستا) کے معنی میں لیا ہے۔ تغییر دارک میں حضرت ابن عباس اللہ تیک کامیا اثر نقل کیا کیا ہے کہ اس شرکے لوگ بنوں کے نام پر ذیح کرتے تھے 'اس لئے اصحاب کمف نے اپنے رفیق کو

toobaa-elibrary.blogspot.com

السرانسال \*\* \*\* (بمازاتران

ہدایت کی کہ دہ ایمان والوں کا طال ذبیحہ خرید کرلائے۔ سوال سے ہے کہ اگر اصحاب کمف
کی ہی مراد ہوتی تو قرآن کریم کے پاس لفظ "طال " موجود ہے" وہ سید ھا اس لفظ کو
استعال کر آ۔ای طرح علامہ زمخشری نے جن الفاظ سے تغییر کی ہوہ بھی قرآن کریم اور
عربی لفت میں موجود ہیں "قرآن کے لئے ان الفاظ کا استعال کرنا کیا مشکل تھا؟ قرآن کریم
میں کئی جگہ "طال اور طیب" (حکلاً لا طیبیاً) دونوں لفظوں کو ساتھ ساتھ بیان کیا گیا ہے
(البقرہ: ۱۲۱۸ور الماکدہ: ۸۸) --- مفرین نے لکھا ہے کہ یہ محاور ہ عرب ہو اہلی
عرب دونوں لفظوں کو ساتھ ساتھ ابلور تاکید کے بولتے تھے۔ اور ایک قول مفرین کا یہ ہو
کہ طیب جمعنی "مستلذ" (جس سے کھانے والے کو لذت عاصل ہو) ہے (جلالین
عن ۴۳) کیونکہ ہر طال چز ہے ہم شخص کو لذت عاصر نہیں ہوتی اور ہر طال چز ہر شخص
کے لئے مرغوب طبع نہیں ہوتی۔ حضرت شخ علیہ الرحمۃ نے سورہ کمف کے لفظ "از کی"
کو "مستلذ" (مرغوب و بندیدہ) کے معنی میں لے کر موقع و کل کی رعایت کی طرف
اشارہ کیا۔

اب ایک سوال سے ہے کہ کیا قرآن کریم میں "اُزُ کی "کالفظ پندیدہ و مرغوب کے مفہوم میں استعال کیا گیا ہے؟ اس ناچز کے خیال میں سور ۃ النور کی آیت ۲۹ میں "اُزْ کی "کے لفظ میں سے مفہوم موجود ہے۔ آیت سے :

قُلُ لِّلْمُوُمِنِينَ يَغُضُّوا مِنُ اَبْصَارِهِمْ وَ يَحْفَظُوا فَرُوجُهُمْ ' فَكُلُوا فَرُوجُهُمْ ' فَلَا لِلْمُ اللَّمَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ٥

"(اے نی الفاق بی آب ایمان والوں سے فرمادیں کہ وہ اپنی نظریں نیجی رکھیں اور اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کریں 'یہ بات ان کے حق میں زیادہ پاکیزگی کی ہے۔ بے شک اللہ تعالی ان کے کاموں کی خبرر کھتا ہے "۔

غیرمحرم عور تول سے نگاہیں نیجی رکھنااور اپنی شرمگاہوں کو چھپاکرر کھنا 'یہ بات اخلاقی پاکیزگی کی بھی ہے اور ہرانسان مبعاً سے بیند بھی کر آئے اور مرغوب بھی رکھتا ہے۔ کون ہے جو دو سروں کے سامنے نگا ہو تا بیند کرے یا دو سروں کو نگاد کھنا بیند کرے؟ ہر فخص بشرطیکہ فطرت سلیم رکھتا ہو تھ دو سروں کی عور توں کو گھو زنا بیند کرے گاا

## گردش ایام، قانون فطرت

گردش ایام اور برے بھے دنوں کی باری باری الف پلٹ فطرت کا اٹل قانون ہے، ای قانون شیب وفراز پرقدرت کا نظام قائم ہے۔ گردش کیل ونہار کا بیقانون کفروا یمان کے فہبی دائر ہے کوئی علاقہ نہیں رکھتا غزوہ احد میں جب مسلمانوں کو جنگی بزیمت کی ایک چوٹ گئی تو قرآن نے اس غزوہ کی ناکای پرتفصیلی تبعرہ کرتے ہوئے اس اصول فطرت کی طرف ان الفاظ میں توجہ دلائی: ان بسسسکہ قرح فقد مس القوم قرح مثله تلك الابام نداولها بین الناس ولیعلم الله المذین آمنوا منکم ویتخذمنکم شہداء والله لا یحب الظالمین (آل عمران ۱۲۰)''اے مسلمانو! آگر اس جنگ میں تمہمارے کا خراص اس سے پہلے بدر کے غزوہ میں تمہمارے خالف گروہ کو بھی زخم لگا تھا۔ یہ پریشانی اور بزدلی ہیں ہے؟ اس سلمیں نظام فطرت کے اس اصول کویا در کھو گروہ کو ایک کے جم حوادث زمانہ کوگوں کے درمیان اولتے بدلتے رہتے ہیں۔''

اوراس موقعہ کی ہزیمت کے ذریعہ اللہ تعالی بید جاننا جا ہتا ہے کہ تم میں کچے ایمان والے کون ہیں اور مصلحت بھی ہے کہ خداتعالی تم میں سے کچھاو کوں کونا فر مانی کے نتائج کا شاہد حال بنانا جا ہتا ہے۔

قرآن کریم کے اسلوب بیان کی بلاغت کا ایک نکتہ ہے کہ اس نے مشرکین مکہ کی بزیمت کو ایک قوم (مسالقوم) کی بزیمت ہے جبیر کیا ، مشرکین کا لفظ استعمال نہیں کیا۔ حالا نکہ موقعہ کے لحاظ سے کہنا چاہے تھا کہ مسلمانو!اگر آج تم نے چوٹ کھائی ہوتو کل شرکین نے چوٹ کھائی تھی ، چرتمہارے دل شکتہ ہونے کی کوئی وجہ نہیں ، اس تجبیر (مس المشرکین) کے بجائے مس القوم کہنے کی ہے وجہ تھی کہ مشرکین کے لفظ سے مسلمانوں کے اندر بے خیال راہ پاسکتا تھا کہ خدا تعالی نے مشرکین اور اہل ایمان کو برابر کردیا۔ قرآن نے مسلمانوں کواس خیال سے بچایا اور قوم کا لفظ لاکر بے بتایا کہ فتح و کلست کے حالات قوموں کے درمیان گردش کرتے ہیں اور اس گردش میں خدا کی اپنی عام مسلمت کا رفر ما ہوتی ہے ، ایمان و کفر سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔

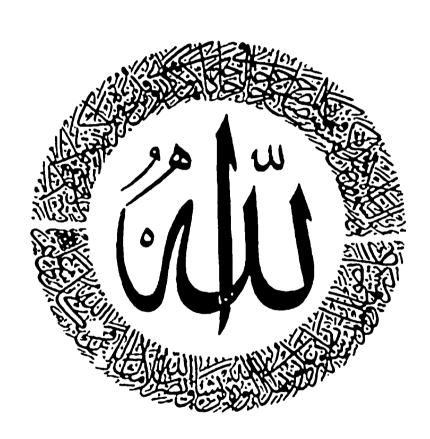
کل کس نے زخم کھایا؟ و واکی تو متمی دوسری تو موں کی طرح ،ان کا ند جب کیا تھا،اس سے
کوئی بحث نہیں ،اور آج تم نے ایک چوٹ کھائی ،تم کون ہو،ایک قوم ہودوسری قوموں کی طرح ،گردش
ایام کے قانون میں ند جب وعقیدہ کی کوئی بحث نہیں اقتدار وحکومت کی تبدیلی کے عام مصالح کی تحقیق پر
اس راتم نے بصائر القرآن میں ایک منصل مضمون تحریر کیا ہے، وہ دیکھا جائے ، قدیم تراجم میں ایام کا
ترجہ حوادث شاہ ولی اللہ نے کیا ہے اور جدیدتر اجم میں نشیب و فراز ایام کا بہترین ترجمہ ہے جومولانا
موددیؓ نے کیا ہے۔

عربی میں تداول، مداولہ کامغہوم کوئیں میں ڈول ڈالنااور ڈول نکالنا ہے، اہل عرب نے ای مغہوم ہے گردش کرنے اوراد نچا کرنے کامغہوم بنایا ہے۔ تغیر حالات اورانقلاب زبانہ کی مصلحت بیان کرنے والی مشہور آیت ہے۔ : ان المله لا یعیر ما بقوم حتی یعیروا مابانفسهم (رعد:ا۱) الله تعالی کی قوم کی حالت نہیں برات جب تک وہ اپنے خمیر کوئیس براتی (شاہ ولی الله کے فاری کا ترجمہ) ما بانفسهم کا ترجمہ جو کھوان کے جی میں ہے، یعنی نیت واعتقاد (شاہ عبدالقادر صاحب) اپن صلاحیت رمولا نا نذیراحمہ) ڈپئ مماحب کے الفاظئی مولا نا تھانوی اور مولا نا آزاد نے اختیار کے ہیں۔

مودودی صاحب نے ''اپ اوصاف'' کے الفاظ ہے ترجمہ کیا ہے، کین بڑے ثاہ ول اللہ فیمری تبدیلی ہے انتقاب حالات کا تعلق قائم کر کے بڑی علمی ذکاوت کا اظہار کیا ہے۔ ثاہ ولی اللہ صاحب اس آیت کا تعلق عرون وزوال کے عام قانون ہے قائم کررہے ہیں کفروا یمان کے دائر ہیں محدود نہیں کررہے جیسا کہ شاہ عبدالقادرصاحب نے کیا ہے در حقیقت انسانی افراد ہوں یا تو میں ہوں ان کا عقیدہ وایمان مجوجی ہو البتہ ان کے اعراک مغیر ہوتا ہے ،ایک اظافی اور انسانی احساس ہوتا ہے۔ بی ضمیر کی آوازی می میرانسانی انسان کو بھلائی اور فیر کے داستہ پر چنے کی ترغیب دیتا ہے اور جب مغیر کی آوازی مردہ ہوجاتی ہے تو پھر گردش ایا م کا قانون نا فذہوجاتا ہے۔ شاہ صاحب نے سورہ انعام (۱۲۹) کی اس آیت کا ترجم بھی ای فلف کے مطابق کیا ہے آیت کر یہ ہیں : ''وہم چنیں مسلط کی لیم بعض ہم گاراں دار پھن' بیعنی ہم انتقا ہوال بر باکر نے اور گردش ایا م کے قانون کو ترکت میں لانے لئے ایسا کرتے ہیں کہ بعض ظالموں کو بعض ظالموں کو باکر ان اور کی کر کو بی کراد ہے ہیں۔

ميضروري نبيس كدا بل حق كے ذريعدا بل باطل كوا قتد ار سے بنائيں يم مى ايسا بھى كرتے ہيں،

## 



## تعدادا نبياء يبهم السلام كي تحقيق قرآن واحاديث

(۱) وَرُسُلاً قَدْ قَصَنصَنهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلاً أَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ 0 وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوْسِى تَكْلِيْمُا0 (نَاء:١٦٣)

(۲) وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مَنْ فَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ فَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَفْصُصْ عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَفْصُصْ عَلَيْكَ وَمَاكَانَ لِرَسُولِ آنُ يَانِي بِانِهِ إِلَا بِاذْنِ اللّهِ 0 (مومن: ۲۸) ہم نے ان رسولوں پر بھی جن کا ذکر ہم اس سے پہلے کر بچے ہیں اور ان رسولوں پر بھی جن کا ذکر ہے ہی ایم سے نہیں کی اور ان رسولوں پر بھی جن کا ذکر ہے ہی ایم سے نہیں کی اور ان ہے اور والی آیت میں حضرت ابراہیم ، اسامیل کی اور ان آیت میں حضرت ابراہیم ، اسامیل ، اسحاق ، یعقوب ، نیسی ، ایوب ، یونس ، بارون ، سلیمان اور دا وُدی ہم السلام کا ذکر کیا میا ہے۔

قصصنا علیك ہے انبی انبیا وی طرف اشار و کیا گیا ہے۔ حضرت نوح کاذکران ہے پہلے کیا گیا ، حضرت یعقوب کی اولا دیعنی حضرت ہوسف علیہ السلام کاذکر بھی اس میں آھی ۔ یہ ارسولوں کے نام ہیں۔ سور وانعام میں حضرت موئی ، حضرت ہارون ، حضرت زکریا ، حضرت کی ، حضرت الیاس ، السم اور حضرت لوط کا تذکر و کیا گیا ہے (انعام ۸۸ ، ۸۸) یہ کہ پنیمبروں کا تذکر و ہے ۔ سور وانبیا واور مور وقم میں حضرت و والکفل کا تذکر و ہے (۸۸ - ۸۸) حضرت آ دم علیہ السلام کا تذکر و مستقل طور پرجگہ صور ومن میں حضرت و والکفل کا تذکر و ہے (۸۸ - ۸۸) حضرت آ دم علیہ السلام کا تذکر و مستقل طور پرجگہ جگہ کیا گیا ہے اور رسول اکرم ملی اللہ علیہ وسلم کا تذکر و آپ کے نام پاک احمد کے ساتھ سور و صف (۱۷) میں اور نام پاک محمد کے ساتھ سور و آل عمران (۱۳۳) ، سور و احز اب (۴۰) اور سور و مخمد (۲۰) اور سور و نخ

حضرت عزیر کا تذکرہ سورہ تو بہ (۳۰) میں کیا گیا، حضرت یوشع ابن نون کا تذکرہ سورہ کہف (۲۰) میں کیا گیا۔ حضرت خضر علیہ السلام جوران فح قول کے مطابق پنیمبر تھے ان کا تذکرہ سورہ کہف (۲۰) میں کیا گیا۔ حضرت خصر علیہ السلام کا تذکرہ سور فشعراء (۲۵) میں کیا گیا، یعنی عبداً مسن عبدا دنیا کے اندر۔ حضرت شعیب علیہ السلام کا تذکرہ سور فشعراء

(۱۷۷) میں کیا گیااور حضرت ہوداور حضرت صالح کا تذکرہ شعراء (۱۲۲) اور (۱۳۲) میں کیا گیا۔ سورہ بقرہ (۲۳۳) میں اشار نا حضرت حزقیل کا تذکرہ کیا گیا، طالوت (بنی اسرائیل) کے تذکر ہے میں جس بیغیم رکی طرف اشارہ کیا گیا ہے وہ شموئیل نبی ہیں۔ حضرت خضر علیہ السلام کے علاوہ یہ (۲۸) بیغیمر ہیں جن کا تذکرہ قرآن کریم میں کیا گیا ہے۔ خضر علیہ السلام کو بھی اگر شامل کرلیا جائے تو یہ تعداد (۲۹) ہوجاتی ہے، حضرت ابو ذر غفاری کی حدیث میں حضرت شیث کورسولوں میں شامل کیا گیا ہے اس لحاظ ہے۔ انبیاء کی متعین تعداد (۳۰) ہوجاتی ہے۔

حضرات انبياء میں تفریق

قرآن كريم نے رسول الله صلى الله عليه وسلم اور تمام الله ايمان كى طرف سے اعلان كيا اور اس بات كى تقد يقى كى - آ مَنَ السرسُولُ بِـمَ آ اُنْزِلَ اِلَيْهِ مِنْ دَّبُهِ وَ الْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آ مَنَ بِاللهِ وَمَلْئِكَيْهِ وِكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ لَانُفَرَّقُ بَيْنَ اَحَدِ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَ اِلَيْكَ الْمَصِیْرُ 0 (سور القرة: ٢٨٥)

"رسول النفسلی الله علی اورتمام اہل ایمان اس کام پر ایمان الائے ہیں جورسول پاک پر تازل کیا گیا ہے: یہ سب کے سب الله پر اس کے فرشتوں پر اسکی کمابوں اور اس کے رسولوں پر ایمان الائے اور ان کا قول و قرار ہے کہ ہم الله کے رسولوں کے در میان تغریق بین کرتے اور یہ کہتے ہیں کہ ہم نے خدا کا حکم منا اور اسکی اطاعت تبول کی وہ کہتے ہیں: اے الله اہم تیری بخش اور تیرے کرم کے طاب گار ہیں اور تیری ہی طرف ہمیں لوٹ کر جاتا ہے"۔

تعدادا نبياء كى روايات

تمام رسواوں کی تعداد کے بارے میں جو حدیث مشہور ہے وہ حضرت ابوذر غفاری کی ایک طویل حدیث مشہور ہے وہ حضرت ابوذر نفاری کی ایک طویل حدیث ہے،اس میں ابوذر نے حضور سلی اللہ علیہ وسلم سے مختلف سوالات کئے ہیں ۔ان سوااات میں ایک سوال ہے ہے:

يار سول الله! كم الانبياء ؟ قال: مائة الف واربعة وعشرون الفا. يارسول الله! كم الرسل منهم ؟ قال: ثلاث مائة وثلاثة عشر جم غفير. قلت يا رسول من كان اولهم ؟ قال آدم. قلتُ يا رسول الله! نبى مرسل؟ قال: نعم ثم قال يا اباذر! اربعة سريانيون: آدم وشيث ونوح وفتوخ وهو ادريس وهو اول من خط بالقلم. واربعة من العرب: هود

## بماراتران ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا الللَّا اللَّا الللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وصالح وشعیب و نبیك یا اباذر! واول نبی من اسرائیل موسی و آخر هم عیسی واول النبیین آدم و آخرهم نبیك

" ارسول الله ، و نیا می انبیا علیم السال کتے آئے؟ آپ نے فر مایا: ایک لاکو اور ۲۳ ہزار ۔ یارسول الله ان میں رسول (صاحب کتاب) کتے ہیں؟ آپ نے فر مایا: تمن سوتیر و (۳۱۳) کا جم غیر (برا بحق) می نے سوال کیا: ان میں سب سے پہلے رسول کون ہیں؟ آپ نے فر مایا: حضر سے آ وم علیہ السال ، میں نے سوال کیا: ان میں سب سے پہلے رسول کون ہیں؟ آپ نے فر مایا: ہاں ، مجر آپ نے انبیاء درسل کِ نے عرض کیا ،کیا آ دم نبی مرسل (صاحب وی ) تھے آپ نے فر مایا: ہاں ، مجر آپ نے انبیاء درسل کِ تنفیل بیان کی اور فر مایا: اے ابوذ را چا رسول مریانی ہیں: آ دم ، شیث ، نوح ، فتوخ ، یعنی ادر ایس ، جنہوں نے سب سے پہلے قلم سے لکھنے کی ایجاد کی ۔ چا ران میں عربی : بود ، صالح ، شعیب ، اور تمبار سے نبی یعنی محرسلی الله علی اللہ میں اور آخری نبی حضرت میں علیہ السال میں اور آخری نبی حضرت میں علیہ السال میں اور اول نبی آ دم تھا اور آخری نبی تمبار سے نبی یعنی میں ہوں '۔

كتنى كما بين نازل موئين؟

قال: قلت یا روسول الله کم کتاب انزله الله ؟ قال مانة کتاب واربعة کتب. انزله الله ؟ قال مانة کتاب واربعة کتب. انزله الله علی شیث خمسین صحیفة و علی فتوخ ثلاثین صحیفة و علی ابراهیم عشر صحانف و انزله الله علی موسی من قبل التوراة عشر صحانف و انزل التوراة و الانجیل و الزبور و الفرقان.قلت یا رسول الله، فهل فی ایدینا شی ممن کان فی ایدی ابراهیم و موسی و ماانزل الله علیك. قال نعم ،اقرأ یا اباذر: قد افلح من نسز کی المنے. یارسول! کتی کا بی الله کا فرف ہے نازل کی گی بی ؟ آپ نفر مایاایک و کا بی خوثی نسز کی المنے ، یارسول! کتی کا بی الله کا فرف ہے نازل کی گی بی ایک صحیفے حضرت جوثی اور چار ، کا بی کی مین ترازل کے گے اور تورات ہے پہلے وی صحیفے حضرت موی پر نازل کے گئے اور تورات ہے پہلے وی صحیفے حضرت موی پر نازل کے گئے اور چار بری کا بی توراۃ انجیل زبوراور تر آن کر یم نازل کی گئیں۔ یم نی خوش کی بی نازل کی گئیات می ہوئی کی بی خواب می سورۃ کرنے کی لائی ہوئی کیا براہیم علی السلام اور حضرت موی کے محفول کی تعلیمات میں سورۃ کرنے کی لائی ہوئی کیا براہیم علی السلام اور حضرت موی کے محفول کی تعلیمات میں سورۃ کرنے کی لائی ہوئی کیا برائی کی مطابق ہوئی آپ نے اس کے جواب می سورۃ کرنے کی دراہ المائی (سبح اسم دبلک) کی آیات (۱۳ تا ۱۹۱۶) کی خلاوت فرمائی ۔ 'فد افلح من نز کی … الی المائی (سبح اسم دبلک) کی آیات (۱۳ تا ۱۹۱۶) کی خلاوت فرمائی ۔ 'فد افلح من نز کی … الی صحف ابراهیم و موسی".

## 「真真の業業株では業業

#### عدیث مذکور میں جرح

امام ابن کثیر نے علامہ ابن جوزی کے حوالہ سے اس طویل حدیث پر جرح تقل کی ہے لیکن حفرت انس ابن ما لک سے ایک حدیث نقل کی ہے جوحسب ذیل ہے: قبال قبال رسول الله صلی الله عليه وسلم: بعثت على اثر ثمانية آلاف نبي منهم اربعة آلاف نبي من بني اسسوانیل ( لیمنی میں بھیجا گیا ہوں آٹھ ہزار نمیوں کے بعد جن میں جار ہزار بی اسرائیل میں آئے )اس حدیث کا ام ابن کثر نے سحت سلیم کی ہاور لکھا ہے: وهذا غریب من هذا الوجه واسناده لا بأس به رجاله كلهم معروفون الااحمد بن طارق هذا فاني لااعرفه بعدالة ولا جرح والله اعلم.

#### تائدى احاديث

المام ابن كثير نے سور ه نساء آيت (١٦٣) منهم من قيصنصنا عليك و منهم من لم نفصص عليك (س:٥٨٧-٥٨٥ بر بي معرى جلداول) كتحت عديث ابوذرغفاري كي تائيديس چندا حادیثقل کی ہیں۔ایک صدیث حضرت ابوسعید خدری کی ہے جس میں آپ نے فر مایا:انسی اختم الف الف نبى او اكثر، ما بعث الله من نبى الى قومه الاحذرهم الدجال. من ايك لاكه یاان سے زیادہ انبیاء کے بعد خاتم الانبیاء کی حیثیت ہے آیا اور کوئی نبی اپن قوم کی طرف سے ایسانہیں آیا جس نے اوگوں کو د جال ہے ہوشیار نہ کیا ہو۔ای مغبوم کی روایت جابر ابن عبداللہ نے روایت کی اور ان احادیث کوسند کے انتبارے قابل تبول (لا باس بھم ) قرار دیا۔ امام ابن کثیر (وفات ۲۵۵ه) نے احادیث ندکور ، پریہ بحث و جرح امام نعی (وفات ۵۱ ۵ ه ) کی فسیر مدارک النزیل کے مطابق کی ہے۔ ا مام منی کی یہ تغییر مستند تفاسیر میں شار ہوتی ہے: سور ہ غافر (مومن ۷۸) کی آیت ندکور ہ کی

تفير من علامه جلال الدين محلى شانعي (وفات ٨٦٨) في كلها ب: روى انه تعالى بعث نمانية آلاف نبى اربعة آلاف نبى من بنى اسرائيل واربعة آلاف نبى من سائر الناس (مفحه ۳۹۲)" روایت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آٹھ ہزار نبی بھیج، جار ہزار نبی بنی اسرائیل میں اور جار ہزار

دومري تمام تو موں ميں'۔

اس روایت کے بارے میں جالین کی شرح جمل میں لکھا ہے کہ مشکوۃ کے شارح علامہ نین نے ابوذر عفاری کی روایت کواس روایت پرتر جی دی ہے اور امام بیناوی اور علامہ زمخشری نے اں روایت (آٹھ ہزار والی) کوتیل کے کمزورلفظ سے نقل کیا ہے۔ محققین علماء نے لکھا ہے کہ انبیاء پر ایمان لانے کے لئے بیضروری نبیس کدان کے نام متعین طور پر معلوم بوں بلکدان پر بالا جمال ایمان لانا کانی ہے۔

اختلاف تعداد كي وضاحت

ند کورہ احادیث میں انبیاء ورسول کی تعداد میں جواختلاف نظر آرہا'۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ قر آن کریم میں ہدایت اقوام کے لئے آنے والوں کے لئے تین الفاظ لائے مگئے ہیں۔

ا يك لفظ رسول، دومرالفظ نذير ومنذ راور تيسر الفظ بإدى \_حضرت شاه عبدالعزيز محدث دبلوي ی تخریج کے مطابق جوآ گے آرہی ہے۔خدا تعالیٰ کی طرف سے جہاں مستقل صاحب کتاب رسول کی ضرورت بزى د ہاں رسول بھیج محے اور جہاں دعوت وتبلیغ کے لئے رسولوں کے نائب علماء واولیا ،کو کانی سمجھا گیا دہاں رسولوں کی طرف ہے انہیں بھیجا گیا۔اس تشریح کے مطابق ایک لاکھ چوہیں ہزار والی ر دایت میں انبیاء کالفظ جس کالغوی مغبوم خر دینے والا (نبی نباء سے منباء کے معنی خبر) یعنی بیغامبر ہے استعال کیا گیا ہے اور اس اعتبار سے لفظ انبیاء میں قر آن کریم کی تینوں تسمیں داخل ہو جاتی ہیں۔

خرامت بہلے سرامتیں

ایک مدیث می آب نے آخری امت سے پہلے سر امتوں کی خبردی، و عسن بھنز بن حكيم عن جده انه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في قوله تعالى كنتم خير امة اخرجت للناس قال انتم تتمون سبعين امة انتم خيرها واكرمها على الله نعالیٰ. (رواه الترمذی و ابن ماجه و الدارمی وقال الترمذی هذا حدیث حسن) (حضور سلى الله تليه وسلم في كنته خيس امة اخرجت للناس كآيت تلاوت كركفر مايا: ا فيرامت کے اوگو! تم سر امتوں کے بعدان کی پھیل کرنے آئے ہواورتم ان سب سے بہتر ہوادران سے زیادہ انفنل ہو۔اللہ تعالیٰ کے ہاں سر استوں ہے ہروہ وہ مراد ہے جس کی ہدایت کے لئے کوئی رسول و نبی آیا ہو)۔ جیے امت مویٰ، امت نیسیٰ، توم صابی ، مجوی وغیرہ ، اس حدیث سے بھی بہ ثابت ہوا کمشہور پنیبردں اور مشہور کتابوں اور مشہور ندہبی تو موں کے علاوہ بھی پنیبراور کتابیں آئی ہیں۔

پنیبروں کے درمیان مقابلہ کرنے کی ممانعت

ر سول اکر مسلی الله علیہ وسلم نے نہ ہی مکراؤ کا راستہ بند کرنے کے لئے خدا کے پنیمبروں کے

درمیان نفیلت اور بردائی میں مقابلہ کرنے کی خت ممانعت فرمائی، آپ نے فرمایا: لا تسخیسو و ابیسن الانبیاء ، لا تسفیلو ابین الانبیاء (مشکوۃ ۵۰۵) ''الے لوگو النبیاء یکیم السلام کے درمیان نفیلہ تائم نہ کیا کرو۔ تسخیسر و ۱ اور تسفیلو ۱ دونوں روایتیں ہیں لیکن مفہوم دونوں کا ایک ہی ہے۔ ایک واقعہ میں خاص طور پر حضرت موکی علیدالسلام پراپی نفیلت قائم کرنے سے دو کا اور فرمایا: لا تسخیرونی علی موسی . '' مجھے حضرت موکی پر نفیلت ندیا کرو'' ، محد ثمن فرماتے ہیں کہ آپ کی یہ ہدایات تواضع اور خاکساری کے طور پر تھیں ۔ یہ درست ہے البتہ اس مصلحت کے ساتھ یہ یہ ای کہ گھی کہ آپ دوسری نذہی تو موں سے کمراؤ کو غلط بچھتے تھے۔ خاص طور پر حضرت موکی کے بارے میں اس لئے فرمایا کہ مدینہ مورد ، میں غیر سلم اقلیت (یہودی) آباد تھے اور آپ نے ان سے نہ ہی آزادی اور امن و سلامتی کا معابد ، کررکھا تھا۔

شا، عبدالحق ، محدث دہلوی نے لمعات شرح مشکوۃ میں لکھا ہے کہ یں مصومة وعسست بھیلت کے اظہار سے دوسری تو موں کے ساتھ جھگڑ اکھڑ اہوجا تا ہے اور عصبیت بھیلت ہے لیعن تو میت اور نسل بہندی کے احساسات بیدا ہوجاتے ہیں ، اخلاتی تو اضع کے ساتھ یہ سیاسی مصلحت بھی آ یہ کے بیش نظر تھی۔

قرآن كريم كآيت (بقرة:٢٥٣) كامطلب

قرآن کریم نے حضرات انبیاء کے درمیان نصیلت کے مختلف درجات قائم کرنے کا اعلان کیا۔ تبلک الرسل فیصلنا بعضہ علی بعض منہم من کلم اللہ ورفع بعضہم درجات. ''یتمام رسول وہ ہیں جن میں ہے ہم نے بعض کوبعض پرنصیلت دی، ان میں ہے بعض کا ماتھ اللہ تعالیٰ نے کام فر مایا اور ان میں ہے بعض کے درجات بلند فر مائے۔ اس آیت کریم میں اللہ تعالی نے اجمال کے ساتھ بعض پنجبروں کی بعض پرنصیلت کا اعلان کیا لیکن تنصیل کے ساتھ درجات انبیاء کا تذکر وہمیں کیا۔ آیت ندکورہ میں حضرت موی کی ایک جزوی نصیلت، ہم کا ی کا ذکر کیا اور حضرت عیلی کی ایک جزوی نصیلت، ہم کا ی کا ذکر کیا اور حضرت عیلی کی ایک جزوی نصیلت، ہم کا ی کا ذکر کیا اور حضرت عیلی کی ایک جزوی نصیلت، ہم کا ی کا ذکر کیا اور حضرت عیلی کی ایک خور ہیں کی ایک اللہ حضور کے بعض میں اللہ علیہ ورفع بعضہم سے رسول اگر ملی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقد س کی طرف اشارہ کیا ہے لیکن بیصرف اشارہ ہے، البتہ حضور کے بعض موتوں پر اظہار حقیقت کے طور پر بردی احتیاط سے این نصیلت کا اظہار کیا ہے۔

## قرآن كريم اورسائنس كيمسئكے ميں افراط وتفريط

ہندستان کے مشہور عالم مولانا محرکلیم صدیقی صاحب (پھلت) کا ایک مضمون زمین کے سختے ہے متعلق سائنس (باہ اگست) میں نظر ہے گزرا۔ یہ مضمون اس بات کی ایک مثال ہے کہ سائنسی تجربات کی تائید کے لئے قرآن میں کس طرح کی کمزور تاویلات کی جاری ہیں اور تاویلات ( بلکہ تحربات کی تائید کے لئے قرآن میں کس طرح کی کمزور تاویلات کی جاری ہیں اور تاویلات ( بلکہ تحربار نے آن کریم کی عظمت تابت کرنے کی کوشش کی جارہی ہے۔

محرّ م مدلی صاحب کے جس عزیز نے امریکہ سے ایک مضمون کے ذریعہ آیت سورہ انبیاء محرّ م صدلی صاحب کے جس عزیز نے امریکہ سے ایک مضمون کے ذریعہ آیت سورہ انبیاء (۳۳) میں زمین کے گھٹا اور (۳۳) میں زمین کے گھٹا اور سرتاویل سقیم ہے۔ غیر ملمی ہے۔ سکڑنے ہے جوڑا ہے وہ طعی طور پرتاویل سقیم ہے۔ غیر ملمی ہے۔

علاء قد یم وجدید نے اسے عربی کا ایک محاور ہ تحریکیا ہے جس کا مطلب اس قوم کی تبائ کی طرف اشارہ کرتا ہے جس کے بارے میں اللہ تعالی کہتا ہے کہ ہم اس قوم پرز مین تک کرتے چلے آرہے ہیں زمین کی کا محاورہ مورہ تو ہم بھی دوجگہ آیت ۱۲۵ ورآیت ۱۲۸ میں بیان کیا محمل ہے۔ مولا تا کے وہ عزیز قرآن کے استے عالم نہیں تھے لیکن مولا تا صدیقی ایک ذمہ دار عالم ہیں۔ انہیں اس آیت کی تشریح دیکے کر اپنا تحقیقی مضمون شاکع کرنا تھا۔

ز مِن گُون ری ہے، سرا کہ سائنس تحقیق ہے جوا پی جگدون رکھتے اجھلی تھا کت نے تعلق رکھتی ہے۔ فروری نہیں کے قرآن نے سے تعلق رکھتی ہے۔ ضروری نہیں کے قرآن اس تجربہ کی تائید کر ہے تو وہ قابل غور ہو، ور نہیں ۔ قرآن نے کب رعویٰ کیا ہے کہ وہ کتاب سائنس ہے۔ حضرت امام شاہ ولی اللہ نے اس نظریہ کی پرزور تردید کی ہے۔ اور پھر حضرت مولا نا انور شاہ سا حب شمیری نے اس پر دوخی ڈالی ہے ابھی حال میں پاکستان سے ہادر کھر حضرت مولا نا انور شاہ سا حب شمیری نے اس پر دوخی ڈالی ہے ابھی حال میں پاکستان سے ایک کتاب '' قرآن اور سائنس'' شائع ہوئی ہے اور مصنف نے اس میں انسان کے جائے پر جانے کے بارے میں یہ کھا کہ قرآن نے تو آج ہے چودہ سوبرس پہلے رسول پاک کے معراج واسراہ کا واقعہ بیان بارے میں یہ کھا کہ قرآن نے تو آج ہے چودہ سوبرس پہلے رسول پاک کے معراج واسراہ کا واقعہ بیان کرکے جاند ہے ہی آگے جانے کا اعلان کردیا تھا۔ یہ تمام با تمی احساس کمتری کی ہیں۔ قرآن کریم کی

<sup>🖈</sup> كنره شخ ما ند الال كنوال دلى - ٢

صداقت اس کے موضوع (ہدایت زندگی) ہے وابستہ ہے؟ سائنسی علوم ابنی جگہ ہیں، علم کی حیثیت ہے قرآن اس کی حوصلہ افزائی کرتا ہے اور جولوگ اسرار فطرت کے علوم میں محنت کررہے ہیں ان کی محنت قابل تحسین قرار دیتا ہے۔

ان فیی ذ لک اقیات لقوم یتفکرون (یونس: ۲۳) قرآن کریم نے آئے تھانو جگہاں پیرایہ میں نظام عالم میں نظر، تد براور غور کرنے والوں کی محنت کو سراہا ہے۔ تغییرات احمد ید ( ملاجیون ) میں سور پخل کی آیت آئے کہ: و نز لنا علیک الکتاب تبیانا لکل شی ء ''ہم نے اے بی آپ پروہ کتاب نازل کی ہے جو ہر چیز کو بیان کرتی ہے' ملاجیون نے اس آیت کی تغییر میں ہر چیز اور ہر تی ہے سراد کا تنات کی ہر چیز سراولی ہے اور ای آیت کی اس تغییر سے قرآن کریم کو شریعت کے ساتھ سائنس اور علوم طبیعات دونوں کی کتاب ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ حالانکہ قدیم مضرین ( ابن کیشر، رازی وغیرہ) نظیم نے لکل شی مصریف ایس نظریہ کی وضاحت ہے تر وید کی ہے اور بعض صحابہ (حضرت ابن مسعود ؓ) کے اس بخاری شریف میں اس نظریہ کی وضاحت ہے تر وید کی ہے اور بعض صحابہ (حضرت ابن مسعود ؓ) کے اس بخاری شریف میں اس نظریہ کی وضاحت ہے تر وید کی ہے اور بعض صحابہ (حضرت ابن مسعود ؓ) کے اس

غيب بخفي حقائق ادرسائنس

اسلام کا بنیادی عقیدہ یہ ہے کہ خدا تعالیٰ جواس عالم کا سُنات کا خالق و مالک ہے اور تمام مخلو قات ارض وساء کا برِوردگار اور رب العالمین ہے وہی ہرشی کی قدرت رکھتا ہے،لکل ٹی قدر ہے اور وہی ہرظا ہرو بوشیدہ اورغیب وشہادت کا حقیقی عالم، بکل ٹی علیم دبھیر ہے۔

اس کا مطلب میہ ہے کہ ہرغیب دشہادت اور کھلی اور چیمی چیز کا ذاتی علم اور بلا واسط اسباب ہر چیز کا کلی اور کمل علم صرف خدا تعالی کی صفت دشان ہے ، کوئی مخلوق اس علم میں اس کی شریک نہیں سیلم غیب کا اصطلاحی معنی ہے۔ یہ بات واضح رہے کہ غیب کا لفظ خدا کے سواجس ستی کے لئے استعال ہوگا وہ انفوی مغہوم ( یوشیدہ اور مخفی ) میں استعال ہوگا۔

قرآن نے سور ولقمان (۲۳) میں پانچ چیزوں کاعلم اللہ تعالی کے لئے خاص قرار دیا ہے آؤ اللّه عنده عِلْمُ السّاعَةِ 0 وَيُسَوّلُ الْغَيْثُ وَ يَعْلَمُ مَا فِي الْازْ خَامِ 0 وَمَا تَدْدِى نَفْسٌ مَاذَا تحسب غَدًا 0 وَمَا تَدْدِى نَفْسَ بِاَى أَرْضِ تَمُوْثُ إِنَّ اللّهُ عَلِيمٌ خَيِبُو " خداتعالی ہی کے پاس قیامت کاعلم ہے اور وہی بارش ا تاری ہے اور وہی جانیا ہے کہ مال کے بیث میں کیا ہے اور کوئی نئس نہیں جانتا کہ وہ کل کیا کرے گا اور کس سرز مین پرمرے گا بے شک خداعلیم وخبیر ہے۔''

سوال کیا جاتا ہے کہ آج سائنس آلات کے ذریعہ مال کے بیٹ کے جنین کے بارے میں سے معلوم ہوجاتا ہے کہ وہ لڑکا ہے یالڑک ہے؟ ای طرح بارش کے آثار کا پیتے چل جاتا ہے۔ اس کا جواب سے ہے کہ مال کے پیٹ کے بچے کاڑکا یالڑکی ہونے کا علم تکمین ایکسرے کے ذریعہ معلوم ہوجاتا ہے لیکن کوئی سائنسی آلہ یہ بیس بتا سکتا کہ میاڑکا یالڑکی کتے دن زندہ رہے گی اور اعمال کے لحاظ ہے یہ بچہ نیک ہوگا یا بہوگا؟ اس کی شادی ہوگی یا نہیں؟ وغیرہ وغیرہ اس تفصیل کے ساتھ علم صرف اس ذات کے ساتھ خاص ہے جو تکلوت کی خالق بھی ہا اور محلوت کی رب، پرودگار اور پرورش اور بروان چڑھانے والی بھی ہے ، ہرچیز کا اتنا محمل علم اس ذات کے لئے ضروری ہے۔ انسان کے لئے اتنا وسیع علم ضروری نہیں ہے۔ بہرچیز کا اتنا محمل علم اور جزوی اور وقتی علم کے درمیان فرق؟ قرآن کھمل اور ذاتی سے جو ذاتی علم اور محمل علم اور جزوی اور وقتی علم کے درمیان فرق؟ قرآن کھمل اور ذاتی

بلاداسط علم كوخداتعالى كي صفت قرارديتا ہے۔

غيب كاجزوى اور عارض علم!

وہ حقیقی پروردگار اور حقیقی حاکم انسانوں کی دین رہنمائی کے لئے جھزات انبیاء کرام پرشزی خائق غیب، احکام طال وحرام اور عبرت کے طور پر گزری ہوئی تاریخ کے واقعات غیب تازل کرتا ہے اور سولوں پراپی معلومات کا حسب ضرورت کوئی گوشہ کھول دیتا ہے اور مخفی حقائی روش کر دیتا ہے۔ یہ اظہار وانکشان بذریعہ وحی ہوتا ہے۔ ای طرح وہ خالتی عالم اپنی دنیا کا فطری اور طبعی نظام چلانے اور اسے نرتی دینے کے لئے اہلی تفکر و تہ برادراسی اب عقل وفکر پر نظام نظرت اور نظام شمس و تمرکی پوشیدہ تو توں میں سے حسب ضرورت اور حسب محنت وریاضت بعض قو توں کاعلم انہیں عطا کر دیتا ہے اور نظام فطرت کے بعض کو شے ان پر دوشن کر دیتا ہے۔ وریاضت بعض قو توں کاعلم انہیں عطا کر دیتا ہے اور نظام فطرت کے بعض کو شے ان پر دوشن کر دیتا ہے۔ و

یاظبار واکمشاف علی نظر و تدبری راه ہے بوتا ہے وین حقائق غیب کے بارے میں قرآن کریم نے کہا:عالم الغیب فلا یظھر علی غیبہ احدا الامن ارتضی من رسول (جن ۲۷)' وہ عالم الغیب ایخ حقائق غیب کی پر ظاہر نہیں کرتا گرجس نی ورسول کو بسند کرتا ہے اس پر ظاہر کر دیتا ہے، ای مغبوم کی آیت آل عمران (۹ کا) میں ہے حضرت سلیمان علیہ السلام نے اعلان کیا: یہ ایھا السلامی علمنا منطق الطیر واو تینا من کل شیء ان هذا لھو الفضل المبین (نمل:۲۳) دسترت سلیمان نے کہا اے لوگو! ہمیں پرندول کی بولی کا مطلب سکھایا گیا ہے اور ہمیں ہوایت آور

حكومت كے تمام معاملات كاعلم عطاكيا كيا كيا ہے اور يعلم خداتعالى كا خاص فضل وكرم ہے۔"

حفرت سلیمان رسول و نی بھی تھے اور بی اسرائیل کے ایک بڑے حکمراں بھی تھے کل شی کے نبوت اور حکمرانی کے دوراور حالات کا تقاضا تھا۔ حضور علیہ السلام کے بارے میں فرمایا گیا: و مساھ و علی السفیب بصنین ( کوریم ۱۳) اور بیرسول محترم خائق غیب بتانے میں بخیل نہیں ، لینی جو غیبی امور شرقی احکام ہے متعلق ہوں یا ماضی اور مستقبل کے ضروری حالات مے متعلق ہوں یا عالم بالا ، جنت ، دوزخ اور ان کے احوال مے متعلق ہوں اور خداکی طرف سے ان کی خبرا ہے کودی گئی ہوان کے بیان کرنے میں بخل اور شک دلی سے کا مہیں لیتے۔ اہل تفکر و تد برکے بارے میں!

قرآن کریم نے ۱۵ جگہ انسانوں کوتظر (غور وفکر کرنے کی) دعوت دی ہے اور ۲۵ جگہ تعقل (عقل سے کام لینے ) کی ہدایت کی ہے۔ سورہ آل عمران (۱۹۱) میں بطور دکایت ذکر وفکر دونوں صفتوں کے حال انسانوں: المل ذکر (اہل ایمان) اور اہل فکر (علاء عقلیات ) کے بارے میں کہا گیا کہ یہ اور اس کے حال انسانوں: المل ذکر کرتے ہیں، اس کی عبادت کرتے ہیں، اور اس کے بیاؤگ رات دن خالتی کا کتات کے بیشدہ خوانوں پخور وفکر اور اعتراف کرتے ہیں کا اے ہمارے ما تھے اس کی کا کتات کے بیشدہ خوانوں پخور وفکر اور اعتراف کرتے ہیں کہا ہے ہمارے ہور دوگار! تو نے یہ عالم کا کتات ہے فاکدہ اور بے مقصد پیرانہیں کیا: ان فیصلی خوانوں الله قینما و قعمو دا والا رض و اختیلاف النیل و التفار لایت بلاولی الالناب الذین یذ کورون الله قینما و قعمو دا و غلای بخشو ہو نیف خلق السّمنوات و الارض و بنا ما خلفت هذا باطلا کی خطو السّمنوات و الارض و بنا ما خلفت هذا باطلا کی بیشدہ خوانے بات کا بات کے جائب، دولت و تروت کے بیشدہ خوانے بات کی بیشدہ خوانے بات کے بیس جو خدا کی دی ہوئی عقل سے کام لیتے ہیں۔ عمل وفکر کو معمل رکنے والوں کے لئے میں جو خدا کی دی ہوئی عقل سے کام لیتے ہیں۔ عمل وفکر کو معمل رکنے والوں کے لئے میں میں۔

ان فی ذالک لآیات لقوم بنفکرون (رعد-۳) بے شک زمین و آسان کے اس نظام میں بوی بری نشانیاں ہیں، اس قوم کے لئے جونورونکر ہے کام لیتی ہے۔ سورہ روم (۸) میں انسانی وجود کے اندر جونلیقی کمالات بوشیدہ ہیں ان پرغورونکر کرنے کی دعوت و ہے ہوئے کہا گیا: او لسم یتنف کروا فسی انفسیم ما بخلق الله السموات و الارض و ما بینهما الا بالحق (۸۵)" کیالوگ اپنو وجود بالمنی کے کمالات و حقائق پرغور نبیس کرتے یے خورونکر ہی ان پر ظاہر کردیتا کہ خالق ارض و سا، نے

## (三) ※※※※で、※※※ (四) (三)

آ سانوں اور زمین میں اور ان کے درمیان جو خلاء ہاں میں جو کچھ بیدا کیا وہ بالکل صحیح بیدا کیا'' یعنی نظام ارض وساء کی ہر چیز اپنے اندرا یک حقیقت رکھتی ہے، ایک مصلحت رکھتی ہے انسانی زندگی کے لئے ایک نفع رکھتی ہے، بے مقصد بچونہیں ہے۔

سورہ یونس (۲۴) میں اور سورہ رعد (۴) میں آسان وزمین کے حکیمانہ نظام برتفصیل سے روشی ڈالی گئی ہےاورلوگوں کواس برغورفکر کرنے کی دعوت دی گئی ہے۔ تفکر ویڈ برکے نتائج ؟

مولانا آزاد نے قرآنی تھم کے مطابق تفکر و تعقل کی اہمیت کے نتائج پردوشی ڈالتے ہوئے لکھا ہے:''انسان کے ارتقائے ذہنی ونکری کے جس قدر کر شے دنیا میں نظر آتے ہیں یہ تمام ترای انسانی تنگر و تدبر اور کے نتائج ہیں لیکن تقلید برتی کی عادت ہلاکت اور بربادی کی ایک جٹان ہے جوانسانی تفکر و تدبراور ادر کی تعقل کی تمام قو توں کو کچل ڈالتی ہے اور اس کی قوت نشو ونما کا دائی سد باب کردیتی ہے۔ ادر اک و تعقل کی تمام قو توں کو کچل ڈالتی ہے اور اس کی قوت نشو ونما کا دائی سد باب کردیتی ہے۔ (مضامین ابوالکلام، جدیدی سے اور اس کی تعقل کی تمام تو توں کو کپل ڈالتی ہے اور اس کی تو ت نشو ونما کا دائی سد باب کردیتی ہے۔

قرآن حكيم اورعقلي علوم كاارتقاء

مولانا آزادعليدالرحمة اس آيت يرتشر يحي نوث لكصة إس:

"اگرتم غور کرو مے تو معلوم ہوجائے گا کہ انسان کی ساری فکری ممراہیوں کا اصلی سرچشمہ يمي بات ہے، يا توعقل دبينش ہے اس قدركورا ہوجاتا ہے كہ ہر بات بے مجھے بوجھے مان ليتا ہے۔اور ہرراہ میں آنکھیں بند کئے چلتار ہتا ہے۔ یا بھرسمجھ بوجھ کا اس طرح غلط استعال کرتا ہے کہ جہال کوئی حقیقت اس کی شخص سمجھ ہے بالاتر ہوئی اس نے فورا حسلا دی۔ گویا حقیقت کے اثبات ووجود کا سارا دارو مدارصرف ای بات پر ہے کہ ایک خاص فر دکی سمجھا دراک کرسکتی ہے یانہیں دونوں حالتیں علم وبصیرت کے خلاف ہیں اور دونوں کا نتیجہ عقل وبینش ہے محرومی اور عقلی تر تی کا نقدان ہے۔''

ايمان بالغيب كي ضرورت!

مولانا آزادعلوم عقلیہ کی ضرورت اور اہمیت کوشلیم کرتے ہوئے اس کے مقالبے میں ایمان بالغیب کے زہبی تصور کور جمع دیتے ہیں، لکھتے ہیں:'' سائنس عالم محسوسات کی ٹابت شدہ حقیقوں سے ہمیں آ شنا کرتا ہے اور مادی زندگی کی ہے رحم جریت (Physical Determinism) کی خبر دیتا ہے اس لئے عقیدے کی تسکین اس کے بازار میں بھی نہیں مل سکتی ، وہ گیتین اور امید کے سارے بچیلے جِ ا خ كل كرد ہے كا مگركوئى نياج ا غ روش نبيں كر ہے كا۔ بجرا كر ہم زندگى كى نا گوار يوں ميں سبار ہے كے لے نظرانیا ئیں تو کس کی طرف اٹھا کمی؟''

> کون ایبا ہے جمے دست ہودل سازی کا؟ شیشہ نو نے تو کری اا کہ ہنرہے ہوند!

(غمار خاطرهس١١)

اہل تفکر ،اہل سائنس!

قدیم مفسرین نے اہل تفکر میں علما ، المب کی مثال دی ہے کہ می مقتین طب جڑی ہونیوں کے اندر 'پوشیدہ اٹرات وخواص کاعلم حاصل کر لیتے ہیں،اورغور وفکراور تجربات کے ذراجہ ان پراظہارغیب ہوجاتا ہے (روح البیان) بہی صورت ان اہل تفکر کی ہمی ہے جو علما ،طبیعات اور محققین نظام فطرت کہا تے ہیں۔ موفیا میں شیخ اکبرنے بذر ایدالہام اولیا ، الله برا ظہار غیب کی رائے قائم کی او**ما**مام غز الی نے خواب دمنام میں اولیا واللہ برغیب کے انکشاف کا نظریہ دیا مگر چونکہ بید دونوں طریقہ نظنی اور غیریقینی میں اس لیے محد ثین کرام نے انہیں ابمیت نبیں دی۔

## 

سائنسی علوم کے ماہر مسلمان علاء!

قرآن کریم کی ای تعلیم کا بتیجہ تھا کہ یوروپین مورخ (چاری جیلیمی) نے عبدوسطی کے جن ۱۳۲ سائنس دانوں کی فہرست مرتب کی ہے ان میں ۸۔ اکو جیوژ کر تمام کے تمام مسلم ملکوں سے تعلق رکھتے ہیں۔ وہ چند یوروپین سائنس دال بحق تسے جنہوں نے اندلس کے علمی مراکز میں تعلیم حاصل کی تھی البت دسویں صدی آئی تو معالمہ الٹا ہوگیا۔ جسٹس امیر علی نے اپنی تاریخ (تاریخ اسلام) میں خلفاء عباسیہ کی علم دوتی پر مفصل بحث کی ہے اور تیسری اور چوتی ہجری (آٹھویں اور نویں صدی عیسوی کے علاء طب وطبیعات اور علاء فلف و ہیئے کا تعارف کرایا ہے جن میں بغداد ، قرطبہ دشتی اور سرقد و بخارا کی مسلم یو نیورسٹیوں سے تعلیم حاصل کر کے با کمال اہل سائنس و فلفہ بن کر نظے ہیں اور مسلمانوں کے علمی زوال پر تبھر و کیا ہے۔

مسلمانوں کا اس علی پستی پرموا تا ابوالحس علی ندوی لکھتے ہیں: بیتاریخ کا عبرت انگیز واقعہ ہے کہ سائنس کی عظیم الثان خدمات انجام دینے کے بعد مسلمان اپنی تحقیق اور علمی روش کو بحول گئے اور مقلدانداوررواتی ذبنیت کے شکار ہو گئے ۔''اس کے سب پرروشی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں:''لیا دوتر علماء اور منظرین نے علم مابعد الطبیعات کی طرف توجہ کی اور علوم طبیعہ (سائنس) اور عملی اور نیچہ خیز فنون کی طرف توجہ کی اور مناز مین ان مباحث میں جن کا دنیا اور آخرے میں کوئی فائدہ نہ تھا صدیوں تک وردسری اور دیدہ ریزی توجہ کم کی ،ان مباحث میں جن کا دنیا اور آخرے میں کوئی فائدہ نہ تھا صدیوں تک وردسری اور دیدہ ریزی کر تے رہ اور ان علوم اور تجربوں کی طرف توجہ نہ کی جوان کے لئے کا نتاہ کی طبی تو تو ان کو مخرکر دے اور اسلام کے مادی اور و حالی لفظ کو تمام عالم پر بھرے کائم کر دے (دعوت اسلام مجس عثانی ص: ۹۲) تر آن نے بتایا کہ مسلمان جب تک اہل ذکر اور اہل فکر دونوں صفتوں کے حامل رہے وہ مجد

و مدرسہ کے بھی امام رہے اور دانش گا ہوں کے بھی امام رہے اور جب تھک کر بیٹھ گئے تو اہل ذکر کی راہ اختیار کر کے مساجد و خانقا ہوں میں گوشنشیں ہو گئے اور ان کے شاگر دِ آسانوں پر پر واز کرنے لگے۔ آج میصورت حال افسوس ناک حد تک قائم نظر آ رہی ہے۔

خلفاءعبای کے مادی تعیش کااثر

مسلمانوں کی علمی ترتی کا دور عبای حکومت کا دور تھا ،عبای حکومت نے سای نتوحات کے مقابلہ میں علمی ترتی پر توجہ کی ،حکومتی وسائل دولت اور ٹروت کو علماء کی علمی جدوجہد پر صرف کیا ، یونانی کتابوں کے تراجم کرائے ،علماء کی سر پرتی کی۔

پیرخلافت عبای مادی عیش و عشرت میں مبتلا ہوگی اور حکومتی وسائل دولت ، ذباتی عیش و عشرت پرصرف کیے جانے گئے۔ عیسانی حکومتوں نے اس کمزوری سے فائد ہ اٹھا کرمسلمانوں سے لڑائی چیٹر دی اور یہ سلببی جنگیں دوسال تک جاری رہیں ان جنگوں میں خدا تعانی نے نورالدین زگی اور صلاح الدین ایو بی جیسے مجاہد کھڑے کردیے جو غیر عرب (کرد) ہتے۔ عیسائیوں نے مسلمانوں سے سیای کشست کھا کرعلم کی ترتی پرتوجہ کی۔

عبای حکروال میش و عشرت میں پڑ چکے تنے اور اہل علم حکومتی و سائل ہے محروم ہونے کی وجہ ہے تحقیق و تفکر کی راہ ہے ہٹ کر دین کتابوں ،حدیث و فقہ کی تعلیم و تدریس میں مشغول ہو گئے تھے تحقیق و تفکر کی راہ ہے ہٹ کر دین کتابوں ،حدیث و فقہ کی تعلیم و تدریس میں مشغول ہو گئے تھے تحقیق و تفکر المی این سلمانوں نے فالی دی کھی کراہل یورپ نے وہ کام اپنے ہاتھ میں لے لیا۔ حاصبل یہ کہذر وال کی ذمہ داری ہے اہل علم بری ہیں ، یہذمہ داری تاریخ نے عباس حکم انوں کے عیش برست طبقہ (آخری دور) پر عاکم کی ہے۔

آج بھی وسائل کا سوال ہے!

دنیا کی مسلم حکومتوں کا معاملہ ہویا غیر مسلم ملکوں میں مسلمان دولت مندول کا معاملہ ہو، ہر جگہ مسلم انوں کی دولت مادی آفیشات ہوں ہوئی حالیاں مسلمانوں کی دولت مادی آفیشات اور مادی زندگی کی خوش حالیاں مسلمان دولت مندوں اور مسلم حکمرانوں کو گھیرے ہوئے ہیں -

جہاں تک ہندستان کا سوال ہے جواکی غیر مسلم اکثریت والا ملک ہے اس ملک میں حکومتی وسائل ہے یہ اکثریت بھر بور فاکدہ انھار بی ہے۔ مسلم اقلیت ابنی زکوۃ وخیرات ہے دین تعلیم کے اداروں کو چلا ربی ہے ذکوۃ وخیرات سے یہ دین ادار ہے جل رہے ہیں۔ اس خیرات کے معمولی سرمایہ سے جدیدعلوم کے ادار نے ہیں چل سکتے علم ، ہندستان جدیدعلوم سے خوف زدہ نہیں ہیں بلکہ وسائل کی قلت ان کی کمرتو ڈربی ہے۔

علماء قديم كي احساس كمترى!

دارابعلوم آگرہ (محلّہ بیر جیاانی) میں ختم بخاری شریف (۲۰۱کتوبر۲۰۰۳ء) پر روای تقریر کرتے ہوئے دارالعلوم دیوبند کی مجلس شوری کے مجربر جوکا نبور کے قدیم عربی مدرسہ کے شخ الحدیث ہیں اپنی تقریر میں عمری علوم کی خدمت کرتے ہوئے عصری علوم والوں کے لئے کتے کا لقب اختیار کیا اور فرمایا یہ اوگوں کتے ہیں۔ بجید عفرات بخاری شریف کی اس مبارک مجلس سے اٹھ کر چلے مجے ،ای دن فرمایا یہ اوگوں کتے ہیں۔ بجید عفرات بخاری شریف کی اس مبارک مجلس سے اٹھ کر چلے مجے ،ای دن

#### 会議業業で業業業の

رات کواس احترک تقریر تھی۔ میں نے اس پر اظبار معذرت کی اور سلمانوں کو بتایا کہ جونا اقد یم احساس کتری میں مبتلا ہیں وہ ای شم کی ہاتیں کرتے ہیں۔ ہمیں اپنا ملمی تاریخ ہے آگاہ ہوتا جا ہے اور سے بھنا جا ہے کہ ہم سلمان ہی موجودہ عصری علوم کے استاد تھے، ماہر تھے، سائنس اور فلفہ کے امام تھے آج سوال صرف یہ ہے کہ ہمارے پاس مالی وسائل نہیں ہیں۔

جدید علوم کے جن مالی دسائل کی ضرورت ہے اگر جمیں وہ حاصل ہوجا نیمی تو ہم ہلے کی طرح قدیم وجدید دونوں کی اشاعت کا کام انجام : ہے کتے ہیں۔

جنوبی ہندستان میں مسلمانوں نے عصری علوم کی اشاعت کے لئے جومثال قائم کی ہے وہ
اس کا نبوت ہے ،البتہ شالی ہندستان کے مسلمان اس راہ میں بیجیے ہیں۔ جنوبی بند کی علم دوتی کا ایک نمونہ
راقم نے بونہ کے حالیہ سنر (۲/۱ کتو بر۲۰۰۳) میں اعظم ایجو کیشن کمپلکس کی شاندار عمارت کی صورت
میں دیکھا۔ ایک ایک



# قرآن میں تفکر و عقل کی دعوت اور نتیجہ خیز تفکر کاطریقہ

مولانا آزادعلیه الرحمة نے تفکر اور تعقل کوقر آن کریم کے طریق استدلال کا اولین مبداء قرار دیتے ہوئے لکھا ہے: قرآن کریم تاریخ ندا ہب میں وہ پہلی کتاب ہے جس نے خدا کی صفات وافعال کے لیے عقلی تصور قائم کیا اور اس حقیقت کوواضح کیا کہ حکمتوں اور مصلحوں کی رعایت خدا تعالی کی قدرت کا ملہ اور حاکمیت مطلقہ کے خلاف نہیں۔

قرآن کریم نے اپنی تعلیمات و ہدایات میں اس حقیقت کی جگہ وضاحت کی کہ جہال ایمان وعقیدت کے حصول کے لیے ایمان بالغیب کی ضرورت ہے و ہاں حقیقت شنای کی راوعمل و بعیرت سے کام لیما ہے اور عقل و فکر کی قوت کو استعال کرنا ہے۔ مولا نا مرحوم کے سامنے غور وفکر سے متعلق سور و آل عمران (۱۹۰) کی مشہور آیت ہے اور اس آیت کی تغییر میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا عمل ہے۔

اعادیث علی آتا ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم تہد کے وقت اٹھ کر سورہ آل عمران کی آخری دس آ بھوں کی تاوت فر ماتے۔ ان دس آ بھوں میں پہلی آ ب ہے جس میں ذکر البی اور تھر وتعقل کو عقل سلیم اور قبم مستقیم رکھنے والوں کی صفت بیان کیا گیا ہے۔ اِنْ فِسی خَلْفِ السَسمُواتِ وَ الاَدْ ضِ لاَیابِ الَّذِیْنَ یَذْکرُوْنَ اللّٰهَ قِبَامًا وَقُعُوْدًا وَعَلَی جُنُوبِهِمْ وَیَسَفَکُرُوْنَ فِی لاَیابِ الَّذِیْنَ یَذْکرُوْنَ اللّٰهَ قِبَامًا وَقُعُوْدًا وَعَلَی جُنُوبِهِمْ وَیَسَفَکُرُوْنَ فِی لاَیابِ الَّذِیْنَ یَذْکرُوْنَ اللّٰهَ قِبَامًا وَقُعُودًا وَعَلَی جُنُوبِهِمْ وَیَسَفَکُرُونَ فِی لاَیابِ اللّٰذِیْنَ یَذْکرُونَ اللّٰهَ قِبَامًا وقُعُودًا وَعَلَی جُنُوبِهِمْ وَیَسَفَکُرُونَ فِی لاَیابِ اللّٰذِیْنَ یَذْکرُونَ اللّٰهَ قِبَامًا وقُعُودًا وَعَلَی جُنُوبِهِمْ وَیَسَفَکُرُونَ فِی لاَیہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰلِ اللّٰمُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰ

حفزت ابن عباس فرماتے ہیں کہ میں ایک دن اپنی فالد حفزت میمونہ وجدر سول کے گھر میں سویا تا کہ حضور کی شب بیداری کی حالت معلوم کرسکوں۔ چنا نچر آپ نے بستر سے اٹھ کر پہلے آسان کی طرف دیکھا فنظر الی السماء، پھر نہ کور و آیات کی طاوت کی اور پھر تبجد گیارہ رکعتیں پڑھیں۔ حضور نے اہل عقل کی دونوں صفتوں پڑھل کیا آسان کی طرف دیکھ کر خدا تعالی کی عقیم قدرت دیکھت کا شعور اور احساس بیدار کیا اور پھر ذکر اللی کے لیے کھڑے مو مجے اور روح کواس کی غذا بہنجائی۔

قرآن علوم قديم اورجديددونون كاحال ب

قرآن آسانی کتابوں میں آخری کتاب ہونے کے تعلق سے قدیم اور جدید دونوں سم کے ملوم کا حال ہے۔ علوم قدیم کے لیے نظام ملوم کا حال ہے۔ علوم قدیم کے لیے نظام فطرت پرغور ونکر کرنے کی ہدایت کرتا ہے اورغور ونکر کے ذریعہ پوشیدہ علمی حقائق کے اعشاف کا راستہ بتاتا ہے۔

قرآن، احادیث اور اتوال سیاب و تابعین می جس تظری فضیلت بیان کی گئی ہے اس تظرک وسیع مغہوم میں دین اور دنیا دونوں شعبوں می غور وفکر مراد ہے جیسا کہ سورہ بقرہ آیت (۲۲۰) میں کہا کیا: کہ ذلک ببین الله لکم الآبات لعلکم تنفکرون فی الدنیا والآخرہ ''ای طرح الله آیات، احکام ،نشانات وانعامات بیان کرتا ہے اور فلا برکرتا ہے تا کہ اے لوگو اِتم دین اور دنیا کے معاملات ہے تدیم وجد یدی طرف اشارہ کیا جارہا ہے۔ معاملات بی قدیم وجد یدی طرف اشارہ کیا جارہا ہے۔ جدید فلسفہ وسائنس برآیات قرآنی کا انطباق!

مولانا آزاد نے تر جمان القرآن کی کہی جلدالفاتی میں تغییر بالرائے کی تفریح کرتے ہوئے لکھا ہے۔' یا مثلاً قرآن کے طریق استدلال کو منطق جامہ پہنا تا یا جہاں کہیں آسان اور کوا کب ونجوم کے الفاظ آگئے ہیں ان پرعلم ہیئت کے مسائل چپانے لگنا ہے، یقینا تغییر بالرائے ہے۔ یا مثلا آج کل ہندستان اور مصر کے بعض دائش فروشوں نے بیطریقہ افتیار کیا ہے کہ بقول ان کے زمانہ حال کے اصول علم وترتی قرآن سے ثابت کے جائیں یا بقول ان کے فلفہ وسائنس کا ہرمسئلہ قرآن سے ثابت کیا جائے، گویا قرآن صرف اس لیے نازل ہوا ہے کہ جو بات کو پریکس (سائنس داں کانام) یا ڈارون اور ولیس نے بغیر کی الہای کتاب کی فلفہ اعریشیوں کے دریا فت کرلی اسے چھ صدی پہلے معموں اور

بھارت کی طرح دنیا کے کان میں پھونک دے اور پھروہ بھی صدیوں تک دنیا کی بچھ میں نہ آمیں یہاں تک کہموجودہ زیائے کان میں پھونک دے اور پھرہ ہیں میلے کے معیصل فریا کیں۔ یقینا پیطریق کار ٹھیک ٹھیک تفییر بالرائے ہے۔ (ص:۲۲) دونوں تشم کے تفکر میں فرق؟

امور ملکوت ( مابعد الطبیعی امور ) پرغور و فکر کرنے کا مطلب یہ ہے کہ ان امور کی صدافت اور صدافت اور صدافت کے دلائل پرغور کیا جائے تا کہ ان پر ایمان بالغیب لا نا آسان ہواور بن دیکھے اور بن سمجھے ایمان المانے کے باوجود ایمان لانے والے کوشرح صدر حاصل ہوجائے۔ کیونکہ ملکوتی امور کی حقیقت کو سمجھنا المنانی کے باوجود ایمان لانے والے کوشرح صدر حاصل ہوجائے۔ کیونکہ ملکوتی البتدان معاملات کو مقتل انسانی کے لیے مشکل ہے ، مثل کی رسائی عالم بالا کے معاملات تک نہیں ہو مکتی البتدان معاملات کو عقلی امکان سے فارج نہیں کیا جاسکتا۔

امورطبی اور نظام فطرت پرغور وخوش کرنے کا مطلب سے کے نظام فطرت کے پوشیدہ تھا کُت پرغور کیا جائے جوعش انسانی کے لیے آسان ہے اور اس غور وفکر کے ذریعہ وہ تھا کُت فطرت فلا ہراور منکشف کئے جا کمیں تا کہ اہل و نیا ان سے فائدہ اٹھا کمیں عشل سے ماور ااور عقل کے خلاف کا مطلب بیان کرتے ہوئے مولا تا آزاد نے لکھا ہے: وہ وککوتی امور (وجود خدا، وجود وی و طاکلہ) جن کا امکان انسانی و ماغ وعقل میں آسکتا ہے عقل کے مطابق ہیں ،اس میں سے کوئی بات بھی خلاف عقل نہیں البتہ اس کا کیا علات کہ خود تمہاری عقل راہ خلاف میں گم ہے، تم نے تو آج تک بیموٹی کی بات بھی نے جمی کہی بات کے ماورائے عقل ہونے سے بیاز منہیں آتا کہ وہ خلاف عقل بھی ہو۔ (افکار آزاد ص ۱۲۲۱) خالت کے ماورائے عقل ہونے سے بیاز منہیں آتا کہ وہ خلاف عقل بھی ہو۔ (افکار آزاد ص ۱۲۲۱)

قرآن آیت النی پرغور کرنے کی دعوت جہاں جہاں دیا ہے وہاں آیات النی کے مختف مظاہر سامنے رکھتا ہے، خدا تعالی کی صفات کا ظہور ہے۔ اس ظہر سامنے رکھتا ہے، خدا تعالی کی صفات کا ظہور ہے۔ اس ظہور صفات ہے۔ اس ظہور صفات ہے۔ اس خرود انسان کے وجود اور اس کی تخلیق می ہے۔ اس ظہور صفات ہے۔ اس کی زات کا یقین نہیدا : وہا ہے۔ اول سے بیدا کرنے والے کی کھل قدرت اور کھمل تکوت نظر آئی ہے۔ اول ہے بیدا کرنے والی کے وہود اور اس کی وصدت اندر کی حقیقتوں پڑو رہیں کرتے تا کہ اس خالق حقیقی کی وصدت اور قدرت کا یقین ان کے دل میں پیدا ہو۔ "

#### نبوت محمري كى مىداقت برغور ونكركى دعوت

خداتعالی کی توحید ندہب حق کی بنیا دی تعلیم ہے، قر آن کریم میں توحید ذات وصفات پر ہر سور و کے اندر دلائل پیش کئے گئے لیکن نبوت محمد کی کی ممداقت پرغور وفکر کی دعوت کے ساتھ نتیجہ خیز تفکر کا طریقہ مجی سکھایا گیا۔

اس معلوم ہوا کہ نبوت محمدی کی صداقت دین ہرق کی بنیادی تعلیم کے لحاظ ہے ہوئ امیت رکھتی ہے، سورہ ہا، (۲۷) پڑور کیجئے بنر مایا گیا: فحل انسق ا عِطْکُمْ بِوَاحِدَةِ آن تَفُومُوا لِلَٰهِ مَنْ جِنْهِ إِنْ هُوَ اِلّا نَذِيْرَ لُکُمْ بَبْنَ يَدَى عَذَابِ مَنْ جِنْهِ إِنْ هُوَ اِلّا نَذِيْرَ لُکُمْ بَبْنَ يَدَى عَذَابِ مَنْ جِنْهِ إِنْ هُو اِلّا نَذِيْر لُکُمْ بَبْنَ يَدَى عَذَابِ مَنْ جِنْهِ إِنْ هُو اِلّا نَذِيْر لُکُمْ بَبْنَ يَدَى عَذَابِ مَنْ جِنْهِ إِنْ هُو اِلّا نَذِيْر لُکُمْ بَبْنَ يَدَى عَذَابِ مَنْ جِنْهِ إِنْ هُو اِلّا نَذِيْر لُکُمْ بَبْنَ يَدَى عَذَابِ مَنْ جِنْهِ إِنْ هُو اِلّا نَذِيْر لُکُمْ بَبْنَ يَدَى عَذَابِ مَن الله عليوم کی صدافت بوت پرسورہ ہاکی ہے آبیہ ہیں ہی ایک بی پہلے اس کا واضح ترجہ دیکھو۔" اے رسول! تم ان کہ والوں ہے کہوکہ اے لوگو! علی تمہیں ہی ایک بی بات کی تھے حت کرتا ہوں کہ تم برائے خدا (کی غرض کے تحت نہیں) اس بات کے لیے ہمت کے ساتھ وقت کے ساتھی تھے ہی گورکہ واور تحقیق کروکہ تہمارے ہر وقت کے ساتھی تو ہے ہوگوں کے ساتھی تو ہوئی کہ وہ جھو ملی الله علیوم کی ہے؟ حقیقت تو یہ ہے (جوظوص کے ساتھ خور وقت کے ساتھ خور کے ایک میں ہے کہ اس کے عذاب شدید کے ایک تو میں ہے ہی ہا اس کے عذاب شدید کے ساتھ خور اس جواد ہوئی کو میں کو ایک ایک ترجہ مائے نئی کے ساتھ کور کا ہونا ہوں کہ ہوئی کی اور کے ترجہ میں کیا گیا ہو استفہام کا تعلق واضح ہوتا ہے اور تشرکا ایک قور وال تیام ) کامغہوم کھڑا ہونا نہیں ہے بلہ پوری طرح تیار ہونا نہیں ہے بلہ پوری طرح تیار ہونا نہیں ہے بلہ پوری اور کی اور کی کونی کی کونی کونی کونا مقصود ہے۔

رسول پاک قریش کمہ کے لیے کوئی اجنبی آدمی نہ تھے، کوئی باہر کے پردیسی نہ تھے، بلکدان کی قوم و قبیلے کے آدمی تھے جونبوت ملنے سے پہلے جالیس سال تک ان کے ساتھی اور دینی رہے۔

پھر پیغام تو حید سناتے ہی وہ دیوانداور پاگل کیے ہو گئے؟ قرآن اہل مکہ کو بالکل خالی الذہن موکر، ہرتم کے تعصب سے الگ ہوکر الگ الگ برفض کو دو چار مل کر اجتماعی طور پرغور وکلر کرنے کی اور محقیق کرنے کی دعوت دے رہا ہے، بے دلی اور لا پروائی کے ساتھ نہیں بلکہ خلوص کے ساتھ، ہمت اور مضبوطی سے خور وکلر کرنے اور تحقیق کرنے کی طرف بلار ہاہے۔

اى مغبوم كى آيت سور واعراف (٦٣) ، فرمايا كيا: اولىم يشفكروا مابصاحبهم من

جنة ان هوالا ننديس مبين "كياان خافين فغور ولكر كام ندليا، جوان پر ظاهر موتا كدان كابر وقت كار فيق (محمر) ويوانه نبيس به بلكه وه تو صاف صاف خبر وار كر نيوالا ب-" اس آيت مس مابصاحبهم كاعد مائنى عى مناسب حال معلوم موتا بنبوت كے خصائص برغور كرنے كى وعوت!

قرآن نے سورہ انعام (۵۰) میں نبوت کے خصائص پر توجد دلاتے ہوئے نبوت کی حقیقت پر غور کرنے کی دعوت دی اور کہا کہ باوجود ظاہری طور پر ایک انسان ہونے کے رسول پاک علیہ السلام کو عام انسانوں کے مقالجے میں ذبنی بگری اور روحانی تو توں کے اندر کتی امتیازی حیثیت حاصل ہے اس پر غور کرو۔ قبل هل یستوی الاعمی والبصیر افلات تفکرون ''اے نبی اتم ان خالفین سے کہوکہ کیا ایک اند حااور دیکھنے والا دونوں پر ایر ہو سکتے ہیں؟''تم لوگ اس بات پرغور کیوں نہیں کرتے؟ ایک نبی اور عام انسان کے درمیان میں فرق ہر دیکھنے اور بیھنے والے کومعولی غور و کرکر نے سے حاصل ہوجاتا ہے۔ مرتعصب کے اند جرے نے خالفین کو کر اہی میں ڈال رکھا تھا۔ حضور گی زبان سے تعقل کی وجوت!

قرآن کریم نے رسول پاک سلی الله علیه وسلم کی زبان سے بیاعلان کرایا، قبل لو شاء الله مات الموت علی افلا تعقلون (یون ۱۷) مات الموت علی افلا تعقلون (یون ۱۷) مات الموت علی افلا تعقلون (یون ۱۷) در سول محرّم! تم کموکه اگر میری نبوت کے بارے میں خداکا فیصلہ نہ ہوتا تو میں نہ تو حمہیں قرآن ساتا اور نہ اس قرآن کی میرے ذریع خرکتا، میں نے تو تمہارے اندرا کی جمرگزاری ہے کیاتم لوگ اتی کی بات یہ می خور نبیں کرتے؟"

حضور کو چالیس سال گرر جانے پراکالیسویں سال نبوت عطا کی گئی ، مولا نا ابوالکلام آزاد
نے اتی عرگزرنے پر جوتشری تحریر کی ہے وہ ترجمان القرآن کی خصوصیات میں وافل ہے، لکھتے
ہیں: ''تمام علا وافلاق ونفسیات کا متفقہ فیصلہ ہے کہ انسان کی عمر میں ابتدائی چالیس برس کا ز مانداس کے
افلاق و خصائل کے ابجر نے اور بنے کا اصلی ز مانہ ہوتا ہے۔ چنا نچاس عرصہ میں جوسانچا بن گیا ، پھر بقیہ
زیم کی میں وہ بدل نہیں سکا ۔ پس اگر ایک مخص چالیس برس کی عرب صادق وامین رہتا ہے تو کو کو کمکن

ہے کہ اکتالیسویں برس میں قدم رکھتے ہی ایسا کذاب و مفتری بن جائے کہ انسانوں پر ہی نہیں فاطر
ہے کہ اکتالیسویں برس میں قدم رکھتے ہی ایسا کذاب و مفتری بن جائے کہ انسانوں پر ہی نہیں فاطر
ہموات والارض پر افتر اوکر نے گئے؟ (ترجمان القرآن: دوم ۱۵۲) خدا تعالی نے قرآن کی جلالت

شان کا حوالہ دے کرسور وحشر (۹۱) میں غور ونگر کی دعوت دی۔ موت وزندگی کے فطری قانون کا حوالہ دے کرمکافات ممل کی صداقت برسور و غاشیہ (۱۳) میں غور ونگر کی دعوت کی۔ سور وروم (۲۱) میں مر داور عورت کی تحلیق اوراس کے از دواجی تعلق کے حوالہ سے انسانی معاشر و کے بقا اور ارتقاء کی خدا و تعمی مصلحت برغور ونگر کرنے کی دعوت کی میں۔

متيجه خيزتفكر كافارموليه

قرآن کریم نے سورہ سباء (۲۷) میں کامیاب، نظر وتعقل کا فارمولہ بیان کیا ہے جوانسان کو کئی نتیجہ پر پہنچانے میں مدددیتا ہے، یعنی (۱) ذہن کو ہرتم کے تعصب سے فالی کر کے عقل وفکر سے کام لیا جائے ، (۲) غور وفکر اور تحقیق حال کی جبتجو لیا جائے ، (۲) غور وفکر اور تحقیق حال کی جبتجو کریں (۳) غور وفکر ہے دلی اور لا پر وائی کے ساتھ نہ ہو بلکہ پوری سرگری اور سرگرم ہمت کے ساتھ کیا جائے۔ ان شرطوں کے ساتھ جس کسی مسلداور معالمہ برغور وفکر کیا جائے گا تو اس میں مشیت اللی مدد کرے گی اور نوگوں کے ساتھ جس کسی مسلداور معالمہ برغور وفکر کیا جائے گا تو اس میں مشیت اللی مدد کرے گی اور نوگوں کے سامنے جس کتی خلنے ہو جائے گا۔

فالق كائنات كليم ب

قرآن کریم خداتعالی کوئیم ولیم کہتا ہے اورلوگوں کوخداتعالی کے لیے علم اور حکمت کی صفات پر ایمان لانے کا تھم دیتا ہے۔ یحیم کا کوئی قول حکمت سے خالی نہیں ، یہ مشہور قول ہے ، پس اس خالق کا نئات کو تکیم وصاحب حکمت مانے کا تقاضا قرار پاتا ہے کہ خداتعالی کی عطا کرد و شریعت اوراس کی کا نئات برغور و فکر کیا جائے۔ رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم اسی قرآنی تھم کی تھیل کرنے اور جیما کہ سور و آل عمران کی آیات (۱۹۹) کی تغییر میں بیان کیا گیا ہے حضور علیہ السلام آسان کی طرف بنظر غور د کھیے اور فدکور و آیات کی تاوت فرماتے۔

اس طرح حضور صلی الله علیه وسلم خدا کی طرف سے نازل ہونے والے کلام اور قرآن کریم پر مجھی خور وفکر کرتے اور اس کے معارف سے مسلمانوں کوآگا، فرماتے جیسا کرآپ نے ایک سحابی کوسفید وسیا ، دھامے کا مطلب سمجھایا اور بتایا کہ بیاستعار ہ ہے، جب کر سحابی استعار آتی کام کولغوی مغبوم میں لے کراس بھل کرنا چاہتے تھے۔

خداتعالى عزيزاككيم ب

قرآن كريم نے (۵۲) مقامات ميں خدا تعالى كو كيم كى صفت سے ياد كيا ہے اوران (۵۲)

مقابات میں (۲۳) جگہ انبه هو العلیم الحکیم ہے یعنی حکمت کے ماتھ کم کی صفت الگائی ہے اور (۲۹) جگہ اتبه هو العزیز الحکیم ہے یعنی توت وغلبہ کی صفت کے ماتھ حکمت کی صفت بیان کی گئے ہے۔

ظاہر ہے کہ علم اور حکمت لازم وطروم ہیں، جوذات علم کامل سے متصف ہوگی وہ صاحب علم بھی ہو، البتہ قوت کے ماتھ حکمت کا حکمت وہی ہوگا جوصا حب علم بھی ہو، البتہ قوت کے ماتھ حکمت کا کیا جوڑ ہے؟ تغیر قرآن کا بدایک نازک مسلا ہے اور میں اٹن علم کود کوت دیا ہوں کہ وہ کی اوروں تغیر میں اس سوال کا جواب تلاش کر کے اس نا چیز کو طلع کریں۔

ترجمان الفرآن كى انفراديت!

اس تغییری سوال کا جواب مولانا آزاد نے اپنی تغییر الفاتحہ میں دیا ہے اور تعقل وتفکر کی دعوت ا کے تحت دیا ہے۔مولانا آزاد نے قرآنی الفاظ العزیز انکیم کا حوالہ بیں دیا الیکن ان آیات پر جوسوال قائم ہوتا ہے اس سوال کا جواب تفکر و تعقل کی بحث کے شمن میں بڑی تفصیل سے دیا۔ مولا نا کے اپنے الفاظ مں اس پرغور سیجئے۔ "نزول قرآن سے پہلے تمام بیروان نداہب نے دنیا کی پیدائش کا جونقشہ کمینیا تھا،وہ حكت ومصالح كي تصور سے يك قلم خالى تھا۔لوگ خيال كرتے تھے كدطاقت وافقيار كے ساتھ حكم و مصالح کی رعایت جعنبیں ہوسکتی حکم دمصالح کی یابندی وہی کرے گاجوکس کے آھے جوابدہ ہو۔خداجو سب سے برااورسب برحکراں ہے،اس کے کام حکم ومصالح سے کیوں وابستہوں؟ و مطلق العنان بادشاہوں کود کھتے تھے کہ جو جی میں آتا ہے کر گزرتے ہیں اور ان کے کاموں میں چوں چرا کی مخبائش حبیں ہوتی، پس جھتے تھے کہ خدا کے کاموں کا بھی یمی حال ہے چنانچہ ہندوستان مصر، بابل، اور یونان کی تمام علم الا منامی روایات ای تخیل کا جمیحه جیں۔ دیوتا ؤں نے عشق بازی میں رنگ رلیاں منائیں اور ستارے پیدا ہو مے کس دیوتانے شکار کھیلتے ہوئے تیر مارا۔ بہاڑ پیدا ہوگیا۔ایک دیوتانے اپی جثا کول دی، دریا وجود میں آحمیا۔امنام برست اقوام کے علاوہ یبود اور عیسائیوں کے خیالات بھی اس بارے میں عقلی تصورات ہے خالی تھے۔ یہودیوں کا خیال تھا کہ ایک مطلق العنان اورمتبد بادشاہ کی طرح خدائے افعال بھی تھم ومصالح کی جگھن جوش و ہیجان کا بتیجہ ہوتے ہیں۔ و وغصہ میں آ کر قو موں کو ا ہلاک کردیتا ہے۔ اور جوش محبت میں آ کر کسی خاص قوم کواچی چینی قوم ہنالیتا ہے۔ بلا شبه عیسائی تصور کا مایہ خمیر رحم ومجت ہے۔ لیکن حکم ومصالح کے لئے اس میں بھی جگہ نہتی۔ کفارہ کے اعتقاد کے ساتھ حکم و مصالح كاا متقا ذشو ونمانبيس ياسكنا تغا-

قرآن تاریخ نداجب می پہلی کتاب ہے جس نے فداکی مفات وافعال کے لئے عقلی تصور قائم کیا، اور بید حقیقت واضح کی کرتھم ومصالح کی رعایت منافی قدرت بیں ہے بلکہ محاس قدرت میں سے ہے۔ بلاشبہ فدا جو پچھ خوا ہے کرسکتا ہے، لیکن اس کی حکمت وعدالت کا مقتضا یہی ہے کہ جو پچھ کرتا ہے، حکمت وصلحت کے ساتھ کرتا ہے۔

ای اصل کا بتیجہ کے کاس نے تخلیق کا تنات کا بھی جونقشہ کھینچا ، و در تا مرقلی نقشہ ہے بینی حکمت وعلت اور نقم و انتان کا نقشہ ہے اور اس لئے اس نے جابجا ، دخلیق بالباطل "کے خیال کو کفر کی طرف نسبت دی ہے۔ و مساحل السماء و الارض و ما بینهما باطلا ذلک ظن الذین کے فیرو ا (۱۲:۲۸) ہم نے آسان وزیمن کو اور جو کھوان کے درمیان ہے بغیر حکمت و مسلحت کے بین کا بین مانا ہے۔ یہ خیال کہ ہم نے بغیر حکمت و مسلحت کے بیدا کیا ہو، ان لوگوں کا گمان ہے جنہوں نے کفر کا شیو و افقیار کیا (الفاتح ۲۲)

اس بحث کا حاصل ہے کہ اسلام سے پہلے عام طور پر ذہی دنیا جس بیخیال پھیلا ہوا تھا کہ قوت اور حکمت ومسلحت دونوں ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتے جیسا کراہل دنیا کوسیای حکر انوں کی زعر کی جس نظر آر ہا تھا۔ قر آن نے العزیز انکیم کہ کریدواضح کیا کہ خدا تعالیٰ کی ذات افتد اروقوت کی ہالک ہونے کے باوجودا پنے نیملوں می حکمت اور مصلحت سے کام لیتی ہے۔ قہراور جرسے کام نہیں لیتی ۔ جہا گئی ہا وجودا پنے نیملوں می حکمت اور مصلحت سے کام لیتی ہے۔ قبراور جرسے کام نہیں لیتی ۔ جہا



# مسلمانوں کی علمی ترقی کا پانچے سوسالہ دور

تاریخ شاہر ہے کہ موجودہ جدید عہد ترقی کی بنیاد میں مسلمان علاء اور مفکرین کی ذہر دست علمی جدو جہد اور مسلمان امراء کی مالی اور سیاس سرپرتی کا بڑا حصہ ہے۔ البتہ اس عہد جدید میں بقول علامہ اقبال '' دانش افر تک'' کا جو حصہ ہے وہ اس عنوان سے خارج ہے۔ وہ ہے سائنسی تجربات کا غلط استعال، جس نے موجودہ تہذیب فرنگ کوجنم دیا۔ علامہ کہتے ہیں:

چیتے کا جگر جاہے ثابیں کا تجس جی کتے ہیں بے روشیٰ دانش افرنگ

خداوند عالم کی سب ہے بردی نعمت عقل و حکمت کی محنت وریاضت نے آسان وزمین کی جن بیش قیمت طاقتوں نے سل انسانی کو مالا مال کیااس کا استعال اگرنسل انسانی کی عزت و آزادی کے سلب کرنے کے لئے کیا جاتا ہے تو اس سونچ و فکر کا نام دانش افر تک ہے ای اعتبار سے علامہ اقبال نے بطور طنزاس فکر کوفکر گرتاخ ہے تی بیر کیا ہے ، وہ کہتے ہیں:

و فکر گتاخ جس نے عرباں کیا ہے فطرت کی طاقتوں کو اس کی ہے تاب بجلیوں سے خطر میں ہے اس کا آشیانہ

مسلمان ابل ساتنس

مسلمان اہل تفکر و تعقل نے جن کا جمالی تعارف آ مے آر ہائے عقلی علوم میں ترقی کر کے دنیا میں جو انقلابات برپا کئے ، ان کا اعتراف کرتے ہوئے مشہور مغربی مورخ رابرٹ بریفالٹ اپی شہرہ آنات کتاب "Making of Humanity" میں لکھتا ہے:

"ورب کی تقیق نشاہ نانیہ پندر حویں صدی میں میں میں بلک عربوں کی احیائے ثقافت کے زیر اثر وجود میں آئی ،جدید بورب کی پیدائش کا کہوار واللی نہیں ،اسپین تھا۔ جس زبانہ میں بورا براعظم بورب جہالت وہر بریت کے تعربی ذات میں گرا ہوا تھا ، اس زبانہ میں عربی ونیا کے شہر: بغداد، تاہرہ، قرطبداورطلیطہ تہذی اور نلمی سرگرمیوں کے مراکز بن چکے تھے۔''

جرمنى سفير كااعتراف

ابھی حال (۲۹ نومبر۲۰۰۳ء) کوجرمنی حکومت کے سفیر ڈاکٹر مولاک نے دلی کی جامع مسجد من ایک انٹروبودیے ہوئے کہا:

"اسلام نے بورب کوسائنس اور طب کے میدان میں بہت چھے دیا ہے اور بورا بورپ اس میدان می مسلمانوں کامر ہون منت ہے (توی آواز ۳۰ نوبر)"

تفیرقر آن اورا حادیث نبوی کی تحقیق و تنقید میں علماء حق محدثین اور نقباء نے جو بے مثال جدو جبد کی اس کامطالعد ایک منتقل موضوع ہے، اساء الرجال کافن، امام بخاری کی محقیق روایات، احکام میں،علامہ ابن کثیر دمشقی کی تحقیق ہنسیری روایات میں محققین علاء کے بےمثال کارناموں کی عظیم یادگار ہے۔ پیش نظر مضمون میں عقلی علوم میں علوم وفن کی جدو جہد کا تعارف کرایا گیا ہے۔ اموی اور عیاس حکمر انوں کی مشتر کہ کوشش

تاريخ كايه فيصله بواكه اسلام كاعهدرسالت اورعبد خلافت راشد واسلام كي نظرياتي اورسياى بنیادمضبوط کرنے میں گذرے،عبدرسالت (۲۳) سال کے علاوہ بیدور جالیس سال کارہا۔اس دور ، خلافت کے بعد اسلام کے ساک اقتر ارکورسیع کرنے کے لیے تاریخ نے عرب کے مضہور ساک تبیلہ بی ۔ امیہ کومند حکومت پر بٹھایا اور اس خاندان کے مختلف حکمر انوں نے ۹۲ سال ۴۷ ھ (۲۲۱ء) ہے،۱۲۳ھ (۴۰) عیسوی) تک حکومت کی اور اسلام کے سیاس اقتد ارکوشرق کی طرف سندھ اور چینی ترکستان تک بچیلایا اور شال میں بحرخزر، آذر با نیجان اور باا دروم تک اورمغرب میں اندلس تک اسلام کے اثر ات قائم کے۔ساس استکام کے بعد تاریخ کا یہ فیصلہ ہوا کہ عرب کے ساس تبیلہ بن امیداور قریش سے علمی تبیلہ نی عباس کی مشترک کوششوں سے قدیم علوم ( کتاب وسنت ) کے ساتھ عقلی علوم کی تروج و تحقیق کا کام آ مے برجے اور مسلمان قرآن کریم کی ہدایت کے مطابق دین اور عقلی علوم میں آنے والی دنیا کی قیادت کا فرض انجام دیں۔اور ارباب سیاست بن امیداورعلم دوست بن عباس کے حکمراں اور اصحاب ٹروت دونوں ال کراس تیادت کوسنجالیں اور انہوں نے خوب سنجالا اور مسلم دنیا میں بن عباس نے اور اسین (بسیاینه) می بنوامیه نے منداقتدار پر بینه کرعقلی علوم کی ترقی کو بام عردج پر پہنچادیا۔

بوری مسلم دنیا بر بنوعباس کی حکومت ۱۲۳ه (۴۰۷ء) سے ۱۳۸ه (۷۵۵ء) ساڑھے بانج

## (アンの) ※※※ 白」※※※ ※ (の、イ)

سوسال قائم ربی اوراس سے پہلے مسلم دنیا سے بنی امید کا اقتد ارسٹ کرعیسائیت کے اہم ترین حصہ انہین پر قائم ہوا اور انہین پر بنی امیہ نے ۱۲۳ ہجری (۲۵۵عیسوی) سے ۱۳۸ ہجری (۲۵۵عیسوی) تک ساڑھے سات سوسال حکومت کی۔

مورضین عام طور پراس دور کے مسلم حکمرانوں اور حکمراں خاندانوں کی باہمی خانہ جنگیوں کا تذکرہ کرتے ہیں،اس سے انکارنبیں لیکن اس دور کا جوروش پہلو ہے وہ ہمار ہے مورضین کا موضوع بحث کیوں نہیں بتا؟ جیرت کا مقام ہے کہ خوفنا ک اور افسوسناک خانہ جنگیوں کے باوجود عرب خاندانوں اور قریش کے جنگف قبائل کے اہل علم اور اہل ثروت نے علوم وفنون کی ترقیات میں جو حصہ لیا دوسری قومیں ان کی ہمسری کا دعوی نہیں کرسکتیں۔اس موقع پر رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم کا وہ ارشاد گرامی یاد آتا ہے جس میں آب نے قریش عرب کی علمی اور ساسی اور فوجی صلاحیت کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا:

الانسمة من قویش ،قیادت اور رہنمائی قریش عرب کاحق ہے،اس اعلان میں رسول پاک اے قریش کے نسلی اور قومی عزت کا اظہار نہیں فرمایا بلکہ ان کی صلاحیت والجیت کا اظہار فرمایا: بلا شبہ اسلامی تصورات (تو حید ومساوات) اور اسلامی عبادات واخلاق کے نبایت معقول ،مضبوط اور مقبول عند الله نظام کا بھی اس میں دخل ہے بلکہ بردی حد تک دخل ہے۔

بہر حال مسلمانوں کی علمی اور عقلی ترقیات، دین علوم، قرآن، حدیث وفقہ میں غور وخوض کے ' نتائج اور عقلی علوم، آسان وزمین کے نظام قدرت میں نظر و قد بر کے نتائج کی اہمیت کا سیح انداز ہ لگانے کے لیے اس وقت کی صاحب اقتدار عیسائی قو موں اور ان کی ندہمی قیادت کلیسا کی جہالت کو سامنے رکھنا ضروری ہے۔ تیسری اور چوتھی صدی ہجری اور آٹھویں اور نویں صدی عیسوی میں کلیسائے سیح دین معاملات، انجیل کو سیجھنے میں اور نظام فطرت پرغور وخوش کرنے میں آئی شدید جہالت میں گرفتار تھی کہ کلیسا کی طرف سے جدید غور وکلر کرنے والوں پر کفرو بے دین کا فتوی لگایا جاتا تھا اور ایسے لوگوں کو گردن زدنی قرار دیا جاتا تھا اور گردنی زدنی کے واقعات رونم ہوتے تھے، (زوال روما)

روی کر اردیا ہوں مورو روی دیاں کے سال دار عیسا ئیوں کے علاوہ فارس کے ذرتشتیوں اور آتش پرستوں اور عقلی جمود و تعطل کا بہی حال زار عیسا ئیوں کے علاوہ فارس کے زرتشتیوں اور آتش پرستوں اور ہندو جمان کے برہمن طبقہ کا تھا۔ یہود کی حالت اس معاملہ میں بدسے بدتر تھی۔

رسول پاک مملی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلفاء راشدین کا دور ہویا اس دور کے بعد بنی امیداور بنی عباس کی خاندانی حکومتوں کا پانچ جھ سوسالہ عبد ہواس نے اپنی اندرونی قبائلی عصبیتوں ادر رقابتوں کے باوجود



سای اور علمی عروج کی جوتاریخ مرتب کی وہ حضور علیہ السلام کے ندکور ہبالا ارشاد گرامی کی تقیدیت کرتی ہے۔ صلیبی حملوں کی بلغار

پانچویں صدی ہجری (گیارہویں صدی ہیسوی) میں جب عبای حکراں عیش پرتی میں جتا ہوگئة و جوقوی سرمایی ملی ترتیوں پرصرف ہور ہا تعادہ مادی عیش پرتی پرصرف ہونے لگا۔اس کے ہمیہ میں ایک طرف علمی زوال کا آغاز ہوا اور دوسری طرف عیسائی حکومتوں نے (صلببی) حملے شروع کردیے۔ یہ حملے دوسوسال جاری رہاور سلوق اور کردیا ہدین (سلطان ارسلان ، نورالدین زگی اور صلاح الدین ایوبی) کی قیادت میں مجاہدین اسلام نے سیحی طاقتوں کوعرتناک تکست سے دو چار کردیا۔ یہ ساتویں صدی عیسوی (۱۲۹۱ء) کا دور تھا، ان اہل یورپ عیسائیوں نے مسلمانوں کی تلوار سے تکست کھا کرعلمی اور تحقیقی جدوجبد کا میدان اختیار کرلیا کیونکہ یہ میدان مسلمانوں سے خالی ہو چکا تھا،اس طرح یورپ نے علمی ترقی کے ہتھیار سے مسلمانوں کو تکلوم بنالیا۔ مولا نا ابوالکلام آزادر جمعۃ الند علیہ نے سے کی طب مسلمہ کے زوال کی ذمہ داری سے اہل علم بنالیا۔ مولا نا ابوالکلام آزادر جمعۃ الند علیہ نے تو کھا ہے کہ طب مسلمہ کے زوال کی ذمہ داری سے اہل علم مسلمان اہل سائنس کا تعارف

جسٹس سیدامیر علی نے اپنی تاریخ (تاریخ اسلام) میں میں جھے ککھا ہے کہ کی تو م کی پانچے سوسالہ دنی اور نگری ترقی کی تاریخ چند صفحات میں تحریر کرنی ممکن نہیں ، پھر بھی بجاطور پر بیدوی کیا جاسکتا ہے کہ عربوں نے عالمی ترقی کو فروغ دینے کے لیے جو علمی اور عقلی کار ہائے نمایاں انجام دیو و کمی دوسری قو م نے انجام نہیں دیے (ص:۳۱۰) ۔ تاریخ بتاتی ہے کہ عقلی اور طبعی علوم میں عربوں کی ترتی کا دور تیسری اور چوتھی صدی میں عربوں کی عقلی اور علمی ترتی معراج کمال کو بہونچی مدی جری کا دور تھا ان دومید یوں کہ جبالت کا دور تھا ان دومید یوں میں جن اٹل کو اس کی جبالت کا دور تھا ان دومید یوں میں جن اٹل کو اس کی جبالت کا دور تھا ان کا اجمالی تعارف کرایا جاتا ہے۔

منفورعبای کا دورعبای مکومت کا ابتدائی دور تھا، اس کے عبد حکومت میں علم بیئت اور فلکیات کے ماہر ماشاء اللہ احمد ابن محمد نباوندی بیدا ہوئے مامون الرشید کے دور حکومت میں مندا بن علی تحمی ابن منصور اور خالد ابن عبد الملک علم بیئت کے امام بیدا ہوئے۔

ابومویٰ جابرابن حیان تیسری صدی کامشبور ماہر کیمیا (کیسٹ) تھا، چوتھی صدی کی مشبور

شخصیت ابو بکررازی کی ہے جواپنے دور کاعظیم طبیب اور کیمسٹری اور طبعیات کابڑا ماہر تھا۔ای صدی کی مشہور شخصیت علی جزیں کی ہے جوروشنی (نور) کے حقائق کا ماہر تھا،اس کی اہم کتاب کا جواس موضوع پر مشہور شخصیت علی جزیں کی ہے جوروشنی (نور) کے حقائق کا ماہر تھا،اس کی اہم کتاب کا جواس موضوع پر تھی لا طبی زبان میں (۱۲۵ء) ترجمہ ہوا۔

بخارا کی تاریخی عظمت

سرز مین بخارا نے تیسری صدی (۲۵۱ه) میں علم حدیث کے بڑے محقق محمد ابن اساعیل بخاری کوجنم دیا جنہوں نے احادیث نبوی میں پھیلائی مئی غلط احادیث کوجیح احادیث سے الگ کر کے علم حدیث کی مشہور کتاب بخاری شریف تر تیب دی۔ اس سرز مین کا بیکر شمدتھا کہ اس نے امام بخاری سے ایک سوسال کے بعد شیخ الرئیس بوعلی سینا کو کھڑا کیا جس نے ۱۲ سال کی عمر میں قرآن حفظ کر کے ایک سوسال کی عمر میں قرآن حفظ کر کے (۱۹۔۱۹) سال کی عمر تک جملہ علوم سے فراغت حاصل کی اور خاص طور پرعلم طب میں شہرت دوام کی مسلم ریجلو ہ افروز ہوا یہ فلسے میں شہرت دوام کی مسلم ریجلو ہ افروز ہوا یہ فلسے میں شہرت دوام کی مسلم ریجلو ہ افروز ہوا یہ فلسے میں شہرت دوام کی مسلم کی اور خاص طور پرعلم طب میں شہرت دوام کی مسلم کی بڑا ہا ہم تھا۔

ابن سینا کی مشہور کتابوں میں قانون (تمن جلدوں میں) فن طب کی لا افی کتاب ہے، ابن سینا نے (۱۵۳۰ء) میں ہدان میں وفات پائی فلکیات اور جغرافیہ کے امام البیرونی کی صدی (۱۳۳ه) چوتھی صدی ہے جسن ابن بیٹم ای صدی کی مشہور شخصیت ہے، جسن نے فضائی تحقیقات میں کمال پیدا کیا اور علم ہیئت اور علوم بھریات میں بردی شہرت حاصل کی ، یہ با کمال شخصیت البین میں پیدا ہوئی اور زعرگ کا بردا حصد مصر میں گزارا، بھریات (آنکھوں کے امراض) پر حسن ابن بیٹم کی کتابیں عربی ہے دوسری زبانوں میں ترجمہ کی گئیں۔

ابن طولون کے عہد میں ابن شاخراور عرفیا م با کمال ریاضی دان اور ماہرین علم ہیت تھے، عمر ابن فیام کی زیادہ شہرت اس کی شاعری میں ہوئی۔ اس صدی نے دنیا کو بعقو ب ابن اسحال الکندی جیسا فلفہ دان دیا ابولھر فارا لی جیسا ماہر علم طب دیا، جے عرب ارسطو ٹانی کہتے ہیں، ابولھر ابن سینا کا استاد تھا۔ مامون کے عہد کامشہور ماہر علم ہیت محمد ابن موی خوارزی تھا جس نے مامون کے حکم سے سدھانتا کیا۔ کا ہندی ہے عبد کا میں ترجمہ کیا اور اس کتاب پراپنے اشارات واعتر اضات تحریر کئے الکندی نے جومیٹری، فلفہ ،بھریات اور علم طب پر دوسو کے قریب کتابیں تحریر کیس ابوم عشر جے عہد وسطی کے اہل جومیٹری، فلفہ ،بھریات اور علم طب پر دوسو کے قریب کتابیں تحریر کیس ابوم عشر جے عہد وسطی کے اہل بورپ ابو ماذر کہتے تھے، فلکیات کے اس ماہر نے آ ۔ مائی اور فضائی تحقیقات کو اپنی توجہ کا مرکز بنایا ،اور ابوم عشر کے جدول کا علم ہیئت کے بوے معلوماتی ذرائع میں شار ہوتا ہے۔ ہارون الرشید کے عہد میں ابوم عشر کے جدول کا علم ہیئت کے بوے معلوماتی ذرائع میں شار ہوتا ہے۔ ہارون الرشید کے عہد میں ابوم عشر کے جدول کا علم ہیئت کے بوے معلوماتی ذرائع میں شار ہوتا ہے۔ ہارون الرشید کے عہد میں

## (アンの) ※ ※ ※ でので、※ ※ ※ (の、イ)

مویٰ ابن ٹاکر بہت باکمال مہندی تھا، مویٰ کے بیوں نے جو مامون، معتصم اور واثق باللہ کے عبد میں سے انہوں نے ایک اس کے عبد میں سے انہوں نے اپنے باپ کے علم کور تی دی اور سورج اور دوسرے ساروں کی تحقیقات میں جرت انگیز اکشافات کئے۔

پانچویں صدی جری (درویں صدی عیسوی) کے آخر میں بغداد کے اندرعلم فلکیات و بیئت کے دو بڑے ماہر تھے ،ایک علی ابن ماجور اور دومر اابوالحن علی ابن ماجور (بنو ماجور شہور نام) انہوں نے تمری حرکات اور چاند کی گردشوں کے متعلق جرت انکیز انکشافات سے دنیا کو چرت زدہ کردیا چوشی معدی بجری کے مشہور علماء فلکیات میں الکوبی اور ابوالوفاء کے نام بھی شامل ہیں ،ابوالوفائخ اسان میں بیدا ہوااور عراق میں اپنی علمی زندگی گردش کے بارے میں چیرت انگیز دریافتیں بیش کیس۔

ای صدی کا ایک برا بیئت دال اور ریاضی دال این یونس تھا، اس نے قاہرہ میں وفات پائی۔الی یورب ابن البیٹم کو بابائے بھر یات کہتے ہیں ان کی مشہور کتاب آنکھوں کے امراض پر ہے، جس کا ترجمہ اگریزی زبان میں کیا گیا ہے۔ دنیا کا پہلا سرجن ابوالقاسم زہراوی تھا، انہوں نے آپریشن کے ذریعہ علاج جاری کیا اور ہزاروں مریضوں کا آپریشن سے علاج کیا زہراوی نے آنکھوں کے موتیا بند کا علاج کیا، بڈیوں کو جوڑنے اور تو ڑنے کا عمل کیا اور کا میاب ہوئے۔ایمل کے مشہور حکر ال عبد الرحمٰن الناصر نے زہراوی کو شابی ہیتال کا انچارج مقرر کیا۔ زہراوی کی مشہور کتاب '' تھریف'' آپریشن کے علوم پرایک کھل کتاب ہے۔امریکہ کی ایک یو نیورٹی کی دیوار پرجن تین مسلمان علاء سائنس آپریشن کے علوم پرایک کھل کتاب ہے۔امریکہ کی ایک یو نیورٹی کی دیوار پرجن تین مسلمان علاء سائنس کے نام کندہ ہیں وہ حسب ذیل ہیں۔مشہور ماہر علم کیمیا ابومویٰ ابن حیان، ابن بیٹم ماہر بھریا ت

فهرست خطبات وتقارير " دورِ جديداوراسلام"

انسان کے بنیادی حقوق کا اسلامی منشور دورِجدید میں اسلام کی افادیت اہلی حق اور اہلی باطل کا بہلا مقابلہ اخلاقی کردار کے میدان میں رسول یاک کے مشن تو حید دمساوات کوآج کی دنیاتسلیم کرتی ہے

# يهود ونصارى اورابدى بغض وعداوت؟

دلی می تعلیم یافتہ نو جوانوں کی ایک جماعت تغییر قر آن کا نذا کر ہ کرتی ہے، اس جماعت کے
ایک رکن ڈاکٹر عقیل احمد (چنگی قبر دلی) نے بہت پچکیا تے ہوئے ایک ملاقات میں مجھ سے سوال کیا کہ
قر آن کر یم یہ کہتا ہے کہ ہم نے بہود و نصاری میں بغض وعدادت پیدا کردی ہے جو قیامت تک ان کے
اندر رہے گی۔ پھر یہ آج ان دونوں قوموں کے اندر جوا تفاق نظر آر ہا ہے اور مسلمانان عالم کے خلاف
یہودیت اور نصرانیت کا متحد ہ محاذ سرگرم عمل ہے یہ کیوں ہے، کیا یہ قر آن کے اعلان کی نفی نہیں ہے؟

موسون نے سورۃ المائدۃ (۱۳) کی طاوت کی: اُلمَا تُورِیْنا بَینَهُمُ الْعَدَاوَۃَ وَالْبَغْضَاءَ اِلَی کَیوْ وَالْبَغْضَاءَ اِلَی کَیوْ وَالْبَغْضَاءَ اِلْکَی کَیوْ وَالْبِغُضَ الْعَدَاوَ وَالْبُغْضَاءَ اِلْکَی کِیوْ وَالْبِغُضَ الْمِدِی الْکِیْ الْمِدِی کِیوْ وَالْمُرْکِیْ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ

ورحقیقت یہ آئے کے سام حالات کا بتیجہ ہے، جو محص کھے دل و د مائے ہے زمنی حالات کو د کھے دہا ہے اور قر آن بھی اس کے سامنے ہے اس کے ذبین میں قر آن وحد یٹ اور شریعت اسلامیہ کے بارے میں اس فتم کے سوالات کا پیدا ہونا ایک لازی بات ہے۔ ڈاکٹر عقبل کا جواب فوری طور پرمیرے ذبین میں نہیں آیا، میں نے موصوف کی توجہ دہانی کے بعد قر آن کریم کی آیات متعلقہ پر خور کیا، اس وقت میری بچھ میں آیا کہ یہ سوال قر آن کے سرسری مطالعہ کا بتیجہ ہے۔ اور آج کے عالمی سامی حالات اس فتم میری بچھ میں آیا کہ یہ سوال قر آن کے سرسری مطالعہ کا بتیجہ ہے۔ اور آج کے عالمی سامی حالات اس فتم کے سوالات مسلمانوں کے ذبین میں پیدا کرتے ہیں۔ اور یہ سوال خدا جانے کئے مسلمانوں کے ذبین میں پیدا ہور ہا ہوگا اور ہور پی میودی اور عیسائی طاقتوں کا متحد ومحاذ جس طرح کھل کرمسلم دنیا کوت و بالا کرنے پر تل ہوا ہوا ہے، اس صورت حال میں یہ سوال بجھ ہو جور کھنے والے مسلمانوں کو بہت ہے جین کر رہا ہوگا۔ عربی تا ہوا ہے، اس صورت حال میں یہ سوال بجھ ہو جور کھنے والے مسلمانوں کو بہت ہے جین کر رہا ہوگا۔ عربی تا ہوا ہوا گا اور اس کے جواب سے خالی ہیں، البنتہ پہلی اردو علمی تغییر بیان القرآن بوگا۔ عربی می مولانا تھانوی نے اس سوال کا جواب تحربی ہے ہیں اس سے شفی اور آسی کی اور آس میں المن تیں اس سے شفی اور آسی کی اور آسی کی مولانا تھانوی نے ناس سوال کا جواب تحربی ہو جور کیا ہونا آسی کی مولانا تھانوی نے ناس میں المن تیں اس سے شفی اور تو کی کا مونا آسی ناس کی بور

معلوم ہوتا۔

مولانا آزاد کی ترجمان القرآن اور مولانا مودودی کی مختر تنبیم القرآن اس اشکال اور اس
کے جواب سے فالی نظرآری ہے۔ جواب کی تفصیل سے پہلے مختر طور پریئر فن کیا جارہا ہے کہ(۱) ان
آیات (الماکمة: ۱۳۱۳) میں قانون فطرت کی طرف اشارہ کیا جارہا ہے کہ ان قوموں کے اعرجو ذہبی
گروہ بندیاں اور عقا کد کے اختلاف کی شدت ہے اس کے نتیجہ میں ان کے اعربغض وعناد کے جذبات
پیدا ہو گئے ہیں۔ خدا تعالی کو ان قوموں سے ذاتی طور پر کوئی دشمنی نبیل ہے بلکہ بیان کے اعمال کا نتیجہ
ہے۔ قرآن کریم کا بیاسلوب بیان بہت اہم اور عام ہے کرقرآن قانون فطرت کوخدا تعالی کا فتل قرارد سے
کرانی ہات کو واضح کرتا ہے۔ کو ذکہ قانون فطرت کا خالت خدا تعالی ہے۔ دلوں پر خدا نے مہر لگادی اور خدا
تعالی جس کو چاہتا ہے گراہ کردیتا ہے، اس طرح قرآنی آیات میں بی اسلوب جاری ہے۔

اردونفاہیر عن مولا تا ابوالکلام آزاد نے اس قرآنی اسلوب کو مجہ واضح کر کے آیات قرآنی اسلوب کو مجہ مجہ واضح کر کے آیات قرآنی کو اشکالات سے بچایا ہے۔ (۲) قرآن کر یم نے یہودونساری کے بارے میں جو پھے کہا ہے وہ تحقید برائے اصلاح اس دور سے تعلق رکھتی ہے جس دور میں اسلام کا ظبور بور ہا تھا، ظبور اسلام کے بعد ان قوموں نے اسلام اور مسلمانوں کو اپنا حریف اور مدمقابلی بنالیا۔ اسلام نے قوانیس اہل کی اور اہل وی کہ کر پکارا اور معرت ایراہیم کی اولاد کہ کرانہیں دین ایراہیم کی طرف بلایا مگر اسرائیل (معرت ایراہیم کے کو الله کی کہ کر بیانہ اور حریفانہ کا ذائی شروع کردی۔ اس مقابلہ آرائی کے سبب ان دونوں قوموں میں ذاتی طور پر آپس میں متعد ہونے کا احساس پیدا کردیا اور آپس کی غربی فرقہ بندیوں میں جوشدت تھی اے قدم کرنے میں اپنی عافیت بھی۔

وجیں سے یہودی اپنے اندرونی فرقہ بندیوں کواور نصاری اپنی اندرونی کروہ بندیوں کواور کے ۔تیسری پردونوں ایک دوسرے کے مقابلے میں پیداشدہ پرانی دشنی کو شنڈا کرنے میں مشغول ہو گئے ۔تیسری قوت (اسلام) کے سامنے آنے کے بعد ان اہل کتاب کے اندر پہلی تفرقہ بازی اور اس کے ساتھ پیدا ہونے والے بغض وعناد سے دورر ہنے کی کوشش ایک لازی بات تھی ۔ یہود ونصاری کے اندر آج جواتحاد نظر آر ہاہے وہ ایک دودن کی سرگرمیوں کا نتیج نہیں بلکہ پھیلی کی صدیوں کے حالات کا بتیجہے۔ جہوری دور میں

موجودہ یورپ میں باہمی فرہی ا تفاق کا ایک سب یہ ہی ہے یورپ نے اپنے لئے سکورزم کو اپنالیا ہے اور اس کا مطلب یہ ہے کہ اہل مغرب نے فد ہب کو اجتما گی زعر کی ہے بے تعلق کردیا ہے اور الل فد ہب کو پرائیوٹ اور نجی معالمہ قرار دیا ہے اور اس پالیسی سے فد ہب کی اہمیت ختم ہوگئ ہے اور اہل مغرب یہ بودی ہوں یا عیسائی اجتما گی اور سیاس معاملات میں متحد نظر آر ہے ہیں۔ یہ اہل مغرب دنیا کی تمام فرہی قو موں سے بھی مطالبہ کررہے ہیں کہ وہ اجتما ئی زعر کی سے اپنے اپنے فد ہب کو فاری کردیں۔ اہل یورپ اور اہل باطل کے اس چیلنج کا جواب دینا مسلمانوں کی ذمہ داری تھی اور ہے کہ فد ہب پر قائم رہے ہوئے ہا ہمی اتحاد وا تفاق دکھایا جائے۔

رسول اکرم میلی الله علیہ وسلم نے اس چیلنے کا جواب دیا اور مسلمانوں کو غربب پرقائم رکھتے
ہوئے متحد وشغق کر کے دکھا دیا۔ پچھلے دور کوچھوڑ و بیجئے ۔ کیا ہم مسلمان ہورپ کے مادہ پرستوں کے اس
چیلنے کا جواب دے سکتے ہیں؟ حقیقت یہ ہے کہ ہم ناکام ہیں۔ ہم نے اپنے فیہی اختلافات کواس درجہ
شدت میں ڈال دیا ہے کہ اہل ہاطل کواس ہات کا پوراموقد لی کیا ہے اور وہ مسلمانوں سے مطالبہ کرد ہے
میں کہ مسلمان اپنے فیر ہب کواجمائی اور معاشرتی زعری سے فارج کردیں اور بورپ کی طرح فیرب کو
ایک کھر کے وسئلہ ہناویں۔

مالانکداسلام کی دوسرے ندا ہب کے مقابلہ می بھی خصوصیت ہے کدہ ہوری زیم گی کا نظام علی ہے، اسلام اتحاد کی قوت ہے، ترقی کی قوت ہے لیکن اسلام کی بیقوت اسلام کے مانے والوں کے افلامی اورا پار سے تعلق رکمتی ہے اور مسلمانوں کی قیادت ندہمی ہویا قومی ان صفات سے فالی ہے اور اسلام اور ایک سے اسلام بدتام ہور ہا ہے اسلامی نظام حیات بدتام ہور ہا ہے۔ آج ہم مرف مسلخ اسلام ہیں، شاہد علی الناس نہیں ہے، قوامین ہالعدل نہیں ہیں۔

ابدى بغض وعنادكي آيات

یبود و و نصاری کے اعروشنی اورعزاد کے اجری ہونے کی تر دید میں تفصیلی بحث یہ ہے: سورہ ماکدہ (۱۳) میں نصاری کے اعروشنی اورعزاد کے اجری ہونے کی تر دید میں تفصیلی بحث یہ ہے: سورہ ماکدہ (۱۳) میں نصاری کے بارے میں کہا گیا: و مِن الَّذِیْنَ قَالُوْا اِنَّا نَصَارَیٰ اَحَدُنَا مِیْنَا قَاهُمْ فَنَ الْفَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ اِلَی یَوْمِ الْقِیَامَةِ وَصَوْفَ فَنَ اللّٰهُ اللّٰهُ اِسْمَا اللّٰهِ الْقَیَامَةِ وَصَوْفَ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰهُ اللّٰہ الللّٰہ اللّٰہ اللّٰ

تامنی بیناوی نے نصاری کے تمن بڑے فرقوں کا تذکرہ کیا:

(۱) نطوریه: بیفرقه حفرت میلی کوخدا کابیا قرار دیا ہے۔

(٢) يعقوبية بيلوك خداا در مفرت عيسى كوايك متحد وحقيقت كتبع جيل-

سوره ما کده (۱۲ ) می بهودیوں کے بارے می کہا گیا: وَقَالَتِ الْبَهُوْ دُ یَدُ اللّهِ مَعْلُوْلَةً عُلَّتُ اَیْدِیْهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوْا بَلْ یَداهُ مَبْسُوطَتَنِ یُنَفِقُ کَیْفَ یَضَاءُ وَلَیَوِیْدَنَّ کَیْدُا مَنْهُمْ مَا اُنْدِلَ اِلَیْکَ مِنْ رُبُکَ طُعْبَانًا وَکُفْرًا وَالْفَیْنَا بَیْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ اللّهُ لاَ الْفِیَامَةِ کُلُمَا اَوْ فَدُوْا نَارَا لَلْحَوْبِ اَطْفَاهَا اللّهُ وَیَسْعَوْنَ فِی الّارْضِ فَسَادًا وَاللّهُ لاَ الْفِیَامَةِ کُلُمَا اَوْ فَدُوْا نَارَا لَلْحَوْبِ اَطْفَاهَا اللّهُ وَیَسْعَوْنَ فِی الّارْضِ فَسَادًا وَاللّهُ لاَ الْفِیَامَةِ کُلُمَا اَوْ فَدُوْا نَارَا لَلْحَوْبِ اَطْفَاهَا اللّهُ وَیَسْعَوْنَ فِی الّارْضِ فَسَادًا وَاللّهُ لاَ الْفِیَامَةِ کُلُمَا اللّهُ وَیَسْعَوْنَ فِی الّارْضِ فَسَادًا وَاللّهُ لاَ الْمِیْسَامَةِ کُلُمَا اَوْ فَدُوْا نَارَا لَلْمُولِ اللّهُ وَیَسْعَوْنَ فِی اللّهُ وَیَسْعَوْنَ فِی اللّهُ وَاللّهُ لاَ اللّهُ وَیَسْعَوْنَ فِی اللّهُ وَاللّهُ لاَ اللّهُ اللّهُ وَیَسْعَوْنَ فِی اللّهُ وَاللّهُ لاَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَیَسْعَوْنَ فِی اللّهُ وَاللّهُ لاَ یَکُولُولُ اللّهُ اللّهُ وَیَسْعَوْنَ فِی اللّهُ وَاللّهُ لاَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَیَسْعُونَ فِی اللّهُ وَیَعْنَ اللّهُ لاَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

بن گیا ہے اور ہم نے ان کے اندر دشمنی اور عناد قیا مت تک کے لیے ڈال دیا ہے، یہ لوگ جب بھی فتنہ و فساد کی آگ بحثر کاتے ہیں خدا تعالی اسے بجھاد بتا ہے اور یہ لوگ فساد کھیلا نے ہیں سرگرم رہتے ہیں اور اللہ تعالی کوفساد کھیلا نے والے پہند نہیں۔''ہم نے اوپر دونوں مقام کی آیات ترجمہ کے ساتھ فقل کردی ہیں تا کہ فدکورہ موال صاف ہوجائے۔

زیر بحث آیات میں خداتعالی نے بہودونساری کی فرقہ بندیوں کوان کے اعدو نی بغض وعناد
کا سبب قرار دیا ہے اور خداتعالی نے اس بغض وعداوت کواپی طرف منسوب کر کے اور اے اپنا فعل قرار
دے کر دراصل قانون فطرت کا اظہار کیا ہے، اس نسبت کا برگزیہ مطلب نہیں کہ خداتعالی کوان قو موں
کے ساتھ ذاتی طور پردشنی ہے، اور اس ذاتی دشنی کی وجہ ہے ان کے دلوں میں بغض وعداوت ڈال دی
ہے تاکہ یہ قیامت تک لڑتے رہیں، خداتعالی کوان قو موں میں دشمنی پیدا ہونے سے کوئی دل جسی ہے سے تھور خداتعالی کی مفت عدل ورحمت کے خلاف ہے۔

#### قديم مغسرين كي تشريح

قدیم مغسرین نے اغراء خداوندی اور القاء خداوندی کی تغییر میں لکھا: بسف وقعم واحتلاف اھو انھم (جلالین ۹۷) یہودونساری کے اندر جوتفرقہ بازی اور اختلاف خواہشات کی شدت تھی اس کی وجہ سے ان کے مختلف فرقوں میں بغض وعناد پیدا ہوگیا تھا۔

ابراہیم نفی کتے ہیں: المخصومات والمجدال فی الدین (ابن کیر جلداول ۲۷) ان کے آپی جھڑ ہے اور دین کے معاملہ میں ان کی جھڑ ہے بازی اور ہٹ دھری نے ان کے اعراآ پی بغض ورشنی پیدا کر دی تھی۔ اردومغمرین میں مولا تا ابوالکلام آزاد نے اپنے تر جمان میں اس اشکال کو واضح طور پر دور کیا اور لکھا۔ ''اور پس ہم نے ان (نصاری) کے مختلف فرقوں کے درمیان قیامت تک کے لیے دشنی اور کینے کی آگے بھڑکا دی ' (یعنی جب وہ ہدایت ہے پر گشتہ ہو کر مختلف فرقوں میں بٹ محتو ہمارے مقررہ تانون کے بیو جہان میں با ہمی بغض وعنادی آگے بھڑک افروہ و وقت دور نہیں کہ جو پر کھودہ کرتے تانون کے بیو جب ان میں با ہمی بغض وعنادی آگے بھڑک القرآن: ۲۸۸)

المائدوآبت (۱۳) پر خاشید لکھتے ہیں: "عیسائیوں کی طرح یبودی بھی مختلف فرقوں میں بث مینے ہیں اور خربی فرقد بندی نے ہیشہ کے لیے ان میں ہا ہمی بغض وعناد کے جذبات پیدا کردیے ہیں"۔ (۲۲۱)

ر صر سوم

※ ※ ※

紫紫

يبوديول كفرق

یہودیوں میں بارہ قبیلے تھے، یہ وی اختلاف تھاادراس کے علادہ ذہبی اختلاف بھی تھا، ایک فرقہ در اور ایس کے علادہ نہیں اختلاف کی شدت کا یہ حال تھا کہ خدا تعالی نے میدان دریائے نئل کے اس پار) میں پانی ہے جشے جاری کرتے ہوئے بارہ چشے جاری کے ، تا کہ برقبیلہ بغیر باہمی تصادم کے پانی لیتا رہے۔ اس تشریح سے یہ بات صاف ہوگئی کہ ان آیات میں یہوداور نصاری کے اعراک کے وفرقہ بندی تھی اس کو قرآن نے ان کے بغض دعناد کا سب قرار دیا۔

بحثیت دوقوموں کا ان کا عرجواختلافات تعان اختلافات کی طرف ان آیات می اشار وہیں کیا گیا، یہ بعض مضرین کی اپنی قیاس آرائی ہے۔ یہود و نصاری دونوں قوموں کے اعربی اختلاف کی شدت ادر باہمی دشنی ایک تاریخی حقیقت ہے لیکن قر آن کریم اس قو می اختلاف کا خکورہ آیات میں کوئی تذکر وہیں کرر ہا ہے۔ البت قر آن نے یہ بتایا: و قدائت البہ و کہ گئیست النصاری کی شدیء و قدم کیت النصاری کے کہنے شدیء و قدم کیت النون کے کہنے البہ و کہنے ہیں کہ نصاری کے باس کی بیسی ادر نصاری کتے ہیں کہ یہودیوں کے باس کی بیسی حالا تکہ یہ دونوں آسانی کی ہیں (تو رات ادر انجیل) پڑھتے ہیں۔ یعنی تو رات ادر انجیل ایک دوسرے کی قد یق کرتی ہیں، محران کا بول کے مانے والے ایک دوسرے کو گروہ قرار دیتے ہیں۔ جنگ و پریار کے حالات کا اثر جنگ و پریار کے حالات کا اثر

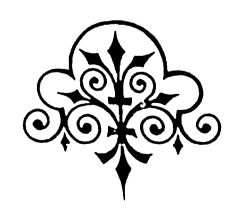
یہ بھی واضح رہے کہ اہل گاب یہودونصاری اور مسلمانوں کے درمیان باہمی جنگ وجدل کا طویل دورگز ارہے۔ اس دور کے حالات کا بیاثر تھا کہ قر آن کریم جس یہود ونصاری کے بارے جس جو اصلاحی تقیدی مضاجین وارد ہوئے تقے مسلمان اہل تئم نے ان مضاجین قر آنی کونہایت سرسری انحاز جس ہیان کیا ۔ ان حضاجین وارد ہوئے تقے مسلمان اہل تئم نے ان مضاجین ومباحث پر خور وفکر کر کے ان کا میح ہیان کیا ۔ ان حضری اس کا اعداز ہ تھا کہ مسلمانوں کا بیسیای غلبہ ہیشہ قائم رہنے والانہیں مطلب ومنہ ہوم ہیان کریں بور نہ آئیں اس کا اعداز ہ تھا کہ مسلمانوں کا بیسیای غلبہ ہیشہ قائم رہنے والانہیں "برکما لے داز والے" کا فطری قانون سرگرم عمل ہے اور صاحب شریعت مسلم انہ علیدوسلم نے قر آن حکیم کی زبان وی جس اور اپنی زبان آخر کے جس امت مسلمہ کے اظافی اور سیاسی زوال کے اسباب پر اور دور زوال کی زبان آخر کے جس ایک مقالہ جس تھیقی مضاجین تحریر کے جس ایک مقالہ جس بی تایا ہے کہ بی ایک مقالہ جس بی تایا ہے کہ بی ایک مقالہ جس بی تایا ہے کہ بی اسلم حس بی تعین مضاحین تحریر کے جس ایک مقالہ جس بی تایا ہے کہ بی اسلم میں تو م سے زبورات مستعار ما تک کرا سے ماتھ لے جانے کا واقعہ غیر واقعی بی تایا ہے کہ بی اسلم حل تو تھی مضاحین تحریر کے جس ایک کو اقعہ غیر واقعی بتایا ہے کہ بی اس کے معری تو م سے زبورات مستعار ما تک کرا سے ماتھ لے جانے کا واقعہ غیر واقعی بتایا ہے کہ بی امرائیل کے معری تو م سے زبورات مستعار ما تک کرا سے ماتھ لے جانے کا واقعہ غیر واقعی

# بصائرالترآن 紫紫紫 ۱۱ 紫紫 紫 صرا

ہادر سالزام ہائل نے مبود ہوں پرلگایا ہے،قرآن کریم اس واقعہ کے ظاف ہے۔

دوسرا مقالہ اس ناچیز نے اس مسلہ میں لکھا ہے کہ مشہور قول کے مطابق یہودیوں پر سخت احکام کانزول، ایک سرسری اور فیرعلی تضور ہے اور یہ تصوران قوموں کے ساتھ جنگ و پر کار کے حالات کی پیداوار ہے۔ تیسرا پیش نظر مقالہ یہودونصاری کے اعدر خدا تعالیٰ کی طرف ہے بعض وعماد پیدا کرنے کے علاتصور کی تر دید میں ہے۔ چوتھا مقالہ جوزیر ترب ہے اس میں یہ واضح کیا گیا ہے کہ یہودیوں پر ذلت و سکنت (صوبت علیهم الزلة (القرق: ۱۲) کا قرآنی اعلان ان قدیم یہودیوں ہے حلق رکھتا ہے جنہوں نے حضرات انہیا مرام کوئل کرنے جیسا تھیں جرم کیا تھا، اس ندمت اور اخلاقی سن اکا تعلق عہدر سالت کے یہودیوں سے قائم کرنا می خبیں ہے اور نہ یہ بات درست ہے کہ عہدر سالت کے یہودی ہودی کوئی سے اس جرم عظیم کو درست قرار دیتے تے بلکہ قرآن کہتا ہے کہ عام یہودی کی فی جا سے اس جرم عظیم کو درست قرار دیتے تے بلکہ قرآن کہتا ہے کہ عام یہودی کی خبیا

ایسامعلوم ہوتا ہے کہ عرب دنیا میں نصاب کی کتابوں میں ترمیم کرنے کی جونبریں آرہی ہیں وہ ای متم کی باتوں سے تعلق رکھتی ہیں۔ یہ الگ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ عہدر سالت کے یہودیوں نے اسلام اور ہادی اسلام ملی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نہایت گھٹیا تشم کے معا عمانہ معا ملات کے اور آپ کی پر اس اور اتحاد پر ورجد وجہد کو اپنی جنگ جویا نہ اور تربیصانہ طبیعت کے تحت ناکام کرنے کی کوشش کی اور اس کے بتیجہ میں مدینہ کے یہودی قبائل بونظیر اور بنوقر یظہ اور اہل نیبر کے ساتھ وہ دفائی واقعات ہیں اس کے بتیجہ میں مدینہ کے یہودی قبائل بونظیر اور بنوقر یظہ اور اہل نیبر کے ساتھ وہ دفائی واقعات ہیں اس کے بتیجہ میں مدینہ کے یورو پین مورضین انگی اٹھاتے ہیں۔ ہیں



# شاه ولی الله اورشاه عبدالقا در میں ایک اہم تفسیری اختلاف

شاوولی الله علیه الرحمة اورشاه عبدالقا درعلیه الرحمة کے درمیان تغییر قرآن میں تاویل وتعبیر کے اختلاف کی کافی مثالیں موجود ہیں۔ان مثالوں میں ایک اہم مثال سورہ بقر و کی آیت (۲۰۸) کی تا ویل کا اختلان ہے۔ تغیر قرآن کے دونوں اماموں کے درمیان بیاجتہادی اختلاف بہت غور وککر کے بعد ظاہر ہوتا ہے، سرسری نظرے مطالعہ کرنے والے اس اہم اور فکر انگیز اجتہادی اختلاف ہے آگا ہیں ہو سکتے۔ سلے اختصار کے ساتھ تحریر کیا جاتا ہے کہ بعض یہودی حق بیندوں نے اسلام قبول کرکے رسول باک صلی الله علیه وسلم ہے اس امر کی اجازت جائی کہ میں اپنی سابق میہودی روایات کے مطابق ہفتہ (سبت) کی تعظیم کرنے اور حضرت لیعقوب علیہ السلام کی نذر کے مطابق اونٹ کے کوشت اور دور دھ كوچور نے كى جھوك دى جائے۔اس واقعہ برقر آن كريم سور ، بقر ، آيت (٢٠٨) يا ايھاالذين . آمنوا ا دخلوا في السلم كافة نازل موئى يعن" اے ايمان والو! اسلام من بورے بورے داخل موجاؤ۔" شاہ ولی اللہ علیہ الرحمة کی تحقیق میہ ہے کہ اس آیت میں اہل ایمان کو ہدایت کی گئی کہ وہ دین اسلام کے بنیادی اصولوں کی اطاعت میں اتحاداور اتفاق کی راہ اختیار کریں ۔ شاہ صاحب نے آیت ند کور ہ ہے اصول دین میں اتحاد کے نظریہ کا استنباط کر کے بیا شار ہ کیا ہے کہ فروع دین میں اتحاد کی آئی اہمیت نہیں جتنی اصول دین میں اہمیت ہے، فروع دین میں اختلاف کی مخبائش معلوم ہوتی ہے۔ شاہ عبدالقادر صاحب کی محقیق میہ ہے کہ آیت ندکور و میں اہل ایمان کو دین کی اطاعت کے ساتھ مسلمانوں كے طور وطريق (فروى سائل) كى يابندى كائجى تكم ديا گيا ہے۔اس بحث كى تفصيل مندرجه ذيل ہے: بقره (آیت ۲۰۸) کی تشریج!

شاود لی الله اس آیت کا ترجمه کرتے ہیں: "اے کسانیکہ ایمان آور دید در آئید باسلام جب

## 

یجا'شاہر فیع الدین صاحب نے اپنے والد کے فاری ترجمہ کو تحت لفظ اردو میں ان الفاظ میں نتقل کیا۔
"اے لوگو! کہ ایمان لائے ہوداخل ہو نیج اسلام کے سارے ' حضرت شاہ ولی اللہ اس آیت پر فتح الرحمٰن میں مختصر حاشیہ لکھتے ہیں: یعن" دراصول مختلف مشوید' یعنی میں اختلاف نہ کرو۔ شاہ ولی اللہ نے کافلہ کے لفظ کو احملو اکی ضمیر جمع (داخلین) سے حال قرار دیا اور السلم (اسلام) سے اسلام کے بنیا دی اصول (الدین) مراد لئے۔

شاہ صاحب نے اصول دین کی اہمیت پر ججۃ اللہ البلغۃ میں ایک مستقل باب قائم کیا ہے جس میں قر آن کریم کی تین آیات (باکہ ۴۸، مومنون ۵۲، مثوری ۱۳) سے استدلال کر کے بیہ تایا ہے کہ تمام پیغیبروں نے دین حق کے اصولوں کی دعوت دی ہے اور اصول دین کی دعوت و تبلیغ میں تمام رسول و نبی ستحدر ہے ہیں شاہ صاحب نے ججۃ اللہ کی اس بحث میں بقرہ (۲۰۸) کوشا مل نبیں کیا کیونکہ بیآ ہے اس مغہوم میں واضح الدلالت نبیں ہے بلکہ شاہ صاحب کا بنااجتہا دے۔ جمہور علماء کی تحقیق!

حضرت امام شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ نے بقرہ کی آیت (۲۰۸) کی تشریح میں جمہور مغسرین سے الک راہ اپنائی، جمہور کی تر جمانی کرتے ہوئے امام ابن کثیر لکھتے ہیں کہ حضرت ابن عباس ، مجاہدا ور روسرے علی متابعین کے نزدیک محافۃ السلم (اسلام) سے حال واقع ہوا ہے اور اس ترکیب کے مطابق اس تھم البی کا مطلب یہ ہوا کہ اے الل ایمان تم کم ل شریعت اسلام میں وافل ہوجاؤ۔

بعض مغرین نے کافہ کواد حلوا کی خمیر جمع کاطب (داخلین) سے حال قرار دیا ہے لیکن کہی تو جیسے ہے۔ پہلی تو جیسے کے دائے ہونے کی وجہ بیان کرتے ہوئے ابن کیر نے اس آیت کے شان نزول کو سامنے رکھا ہے اور وہ حضرت عکر مہ کا بیاثر ہے کہ نوسلم یہودی عبداللہ ابن سلام ،اسد ابن عبید ، لغلبہ وغیر ہم نے حضور سلی اللہ علیہ وسلم ہے ہفتہ (سبت) کے احترام کرنے اور رات کے وقت تو رات کی تغلبہ وغیر ہم نے حضور سلی اللہ علیہ وسلم ہے ہفتہ (سبت) کے احترام کرنے اور رات کے وقت تو رات کی اس تا وت کرنے کی اجازے طلب کی اس واقعہ پریہ آیت نازل ہوئی ابن کیر نے شان نزول کی اس روایت میں حضرت عبداللہ ابن سلام کو شامل کرنے سے اختلاف کیا ہے اور ان کے اظامی کو چیش کیا ہے ، البتہ ان کے علاوہ دوسر نے وسلم یہود یوں کے بارے میں اس واقعہ کو تشلیم کیا ہے۔

ایک درجه کا گناه قرار دیا ہے۔

علائے اسلام نے ای آیت ہے اجماع امت کے دلیل شرعی ہونے پر استدلال کیا ہے۔ حضرت شیخ الہندعلیہ الرحمة کی تسہیل!

" بہا آ ہے میں موئ تعمی کہ ح فر مائی تھی جس سے نعات کا ابطال منظور تھا اب فرماتے

ہیں کہ اسلام کو پورا پورا قبول کر دیعن ظاہراور باطن اور عقید وادر عمل میں صرف احکام اسلام کا

ہیں کہ اسلام کو پورا پورا قبول کر دیعن ظاہراور باطن اور عقید وادر عمل میں صرف احکام اسلام کا

ہیا کہ دیا ہے ہوکہ ابن عقل یا کی دوسرے کے کہنے ہے کوئی حکم تسلیم کرلویا کوئی عمل کر

سوااس سے بدعت کا قلع تع مقصود ہے کوئکہ بدعت کی حقید ہیا کہ کئی عقید ویا کی عمل کو

سوااس سے بدعت کا قلع تع مقصود ہے کوئکہ بدعت کی حقید ہیا کہ کہ کی عقید ویا کہ کا فعال کو

عبادات ہیں اگر بدون حکم شریعت کوئل اپن طرف سے مقرد کرنے گے جسے عید کے دن عیدگاہ

عمل نوافل کا پر حمنایا ہزار وروز ورکھنا ہے بدعت ہوگا، فلامسان آیا ہے کا یہ ہوا کہ افلام کے

ساتھ ایمان لاؤاور بدعات سے بہتے رہو چند حصرات یہود یت سے شرف بداسلام ہوئے

مراحکام اسلام کے ساتھ احکام قورات کی بھی رعایت کرنی چاہتے تھے مثلاً ہفتہ کے دن کو

معظم بھمنا اوراون کے گوشت اور دود ھوکھرام بانا اور قورات کی تلاوت کرنا اس پرآیة نازل

معظم بھمنا اوراون کے گوشت اور دود ھوکھرام بانا اور قورات کی تلاوت کرنا اس پرآیة نازل

موئی جس سے بدعت کا انداد کا ل فر مایا گیا۔"

سوره نباء (آیت ۱۱۵) کی تشریخ!

#### شاه عبدالقا درصاحب كى منفر وتحقيق!

حفرت شاہ عبدالقادر صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے اس آیت کے ترجمہ میں اپی منفر دخمین کا اظہار کیا اور السلم کا ترجمہ لفظ ''اسلام' سے کرنے کے بجائے لفظ ''مسلمانی' سے کیا ہے، یعنی بڑے شاہ صاحب نے السلم کے مغہوم کواصول دین میں محدود کر دیا ہے '' شاہ عبدالقادر صاحب نے السلم کا ترجمہ مسلمانی کے لفظ ہے کر کے اس کے مغہوم کو وسیع '' دیا ہے ، لکھتے 'بر): اے ایمان والو! داخل ہو مسلمانی میں پورے '' مسلمانی ہے مراد مسلمانوں کے طور وطریق ، یعنی شاہ ساحب نے اسلام کے دائرہ کو وسیع کر دیا اور قرآن و صدیث کے احکام کے ساتھ مسلمانوں کے طور وطریق ، کھور وطریق ، کھور وطریق ، کھور وطریق ، کمور والم کی پیروی میں داخل کر دیا اور قرآن و صدیث کے احکام کے ساتھ مسلمانوں کے طور وطریق ، کمور وطریق ، کمور وطریق ، کمور وطریق ، کمور و کمور کی میں داخل

#### اسلام اورسلمانی میں کیافرق ہے؟

سنم کا ترجمہ عرب مغسرین اور اردو اہل تراجم نے اسلام کے لفظ ہے کیا ہے ،حضرت شاہ صاحب کے سامنے یہ تمام تراجم موجود تھے ، مکر شاہ صاحب نے اپنے پیش روحضرات کی بیروی سے گریز کر کے اسلام کے معنی مسلمانی بیان کئے ۔ شاہ صاحب کا بیا ختالا ف شاہ صاحب کے بڑے فوروفکر کا تیجہ ہے اور جہا تر سے بردر کوں کے بقول بیشاہ صاحب کی وہبی رہنمائی (الہام والقاء) ہے ۔ اسلام اور مسلمانی میں فرق یہ تھے داسلام قرآن وحدیث کے احکام اور ہدایات کا نام ہے اور مسلمانی کے لفظ میں احکام الی کے ساتھ اہلی جی مسلمانوں کا طرز عمل بھی شامل ہے۔

شان زول کے واقعہ میں ہفتہ کی تغظیم اور اونٹ کے گوشت اور دودھ سے پر ہیز کا بھی تذکرہ ہے اور تر آن وحدیث میں ہفتہ کی تغظیم سے رو کا نہیں گیا اور اونٹ کے گوشت اور دودھ کے استعمال کا تھم نہیں دیا گیا البتہ اہل حق مسلمان جمعہ کی تغظیم کرتے ہیں اور اونٹ کے گوشت اور اس کے دودھ کو اپنے استعمال میں لاتے ہیں ، یہ مسلمانی ہے مسلمانوں کا معمول ہے۔

ان کے آیت نکورہ میں اسلام سے مراد مسلمانی لینا آیت کے مطلب کوزیادہ واضح کرتا ہے۔ یہ دخترت شاہ صاحب کرتا ہے۔ یہ دخترت شاہ صاحب کی قرآن بھی کا وہی مقام ہے۔ اس آیت کے ترجمہ میں حضرت شاہ صاحب کے آیت رہی ہے جسمیں قرآن کریم نے مسلمانوں کے راہ عمل (سبیل کے مسلمہ میں قرآن کریم نے مسلمانوں کے راہ عمل (سبیل المونین) کی اہمیت بیان کرتے ہوئے رسالت کی نافر مانی اور مسلمانوں کے راہ عمل کی خلاف ورزی کو المونین) کی اہمیت بیان کرتے ہوئے رسالت کی نافر مانی اور مسلمانوں کے راہ عمل کی خلاف ورزی کو

جے اس نے انتیار کیا ہے اور اے انجام کاردوزخ میں داخل کردیں گے اور وہ بہت ہوا تھ کا تاہے۔''
علا ہے اسلام نے اس آیت کریمہ ہے اجماع است کے دلیل شرع ہونے پر استدلال کیا
ہے، حضرت امام شاہول اللہ فرماتے ہیں: وہذا غیر الاجماع الذی اجتعمت الامة علیه فانهم اتفقوا علی القول بالاجماع الذی مستندہ الکتاب والسنة والاستنباظ من احدهما (حجة الله البلغة جلداول معری میں ۱۲۱)

اجماع کے شرکان تصوری تردید کرنے کے بعد شاہ صاحب لکھتے ہیں: اس اجماع امت پر تمام امت کا اتفاق ہے جو کتاب الی اور سنت نبوی پر قائم ہویا اس میں کتاب وسنت میں ہے کی ایک سے استباط اور استخراج کیا گیا ہو حضرت شاہ عبد القادر صاحب اس آیت کی تشریخ کرتے ہوئے لکھتے ہیں: رسول اللہ تالی نے فر مایا کہ اللہ کا ہاتھ ہے مسلمانوں کی جماعت پر جس نے جدارا او پکڑی وہ جا پڑا دوز خ میں ۔ پس جس بات پر امت کا اجماع ہوو ہی اللہ کی مرضی ہے اور مشکر ہوسود وز فی ہے (متدم ضح تر آن دیا) اجماع امت کا کیا مطلب ہے؟

اس آیت ہے اجماع است کے دلیل شرئی ہونے کی وضاحت کرتے ہوئے عالم تنظیر نے

یقتر برکی ہے کہ درسول اکرم سلی اللہ علیہ وسلم کے طریق زندگی کاعلم بالشاہد ، (آنکھوں ہے) عام لوگوں

کے لئے حضور والاکی حیات پاک میں بھی شکل تھا کیونکہ کانی لوگ دور دراز رہتے تھے اور آہی فات

کے بعد تو سب کے لئے شکل ہوگیا ہے۔ اب اس علم کی ایک یکی صورت رہ جاتی ہے کہ آپ کی زندگی

پاک کاعلم اس طبقہ ہے حاصل کیا جائے جس نے آپ کے طریق حیات اور آپ کی سنت اور سیرت کو

آنکھوں ہے دیکھا اور اس کونٹل کر کے دو مروں تک پہنچایا۔ اس طبقہ (رواق) کی راء عمل کو تر آن نے بیل

السلمین کہااور اس طریق سلمین کی خالفت کوخالفت رسول کا درجہ دے کر دونوں کی سراجہ ہم قرار دی ۔

مضرت تھانوی علیہ الرحمۃ نے اس تقریر وتوضح میں راہ سلمین کی خالفت کوخالفت رسول کی

علامت قرار دیا اور یا کھا کہ یہ شطق کی اصطلاح میں دلیل '' انی'' ہے اور سے لمی کھتے میرے دل میں اتھا ، بوا

ہم میر نے خورونگر کا تیج نہیں۔ فاذہ من المہ واحب لامن المہ کاسب (بیان التر آن کان جلام میں۔ ان المی سے کہ علت ہے مسلول کو مجھنا اور دلیل انی ہے کہ معلول سے علے کہ معلول کو مجھنا اور دلیل انی ہے کہ معلول کی علت ہے کہ معلول کو مجھنا اور دلیل انی ہے کہ معلول کی علی معلول کو مجھنا اور دلیل انی ہے کہ معلول کو مجھنا اور دلیل انی ہی ہے کہ معلول کو مجھنا اور دلیل انی ہے کہ معلول کو مجھنا اور دلیل ان ہے کہ معلول کو محمد نے اس کو میں میں دلیل کی ہے کہ درسول پاک

#### 

کی صداقت سے بیروان رسول (مسلمین) کے را عمل میں صداقت پیدا ہوئی ، تو آپ کی صداقت نلت ہے اور مسلمانوں کی زعر کی میں صداقت معلول ہے۔ اصلی صورت یہی ہے۔

قرآن کریم نے اس آیت میں معلول کوعلت کی حیثیت دیدی اور بیا شارہ کیا کہ راہ سلمبن (صحابه کرام، خواص امت) کے خلاف چلنا طریق نبوت کے خلاف چلنے کے برابر ہے۔ای حیثیت سے را المسلمين كأكمى سكله ميں اجماع دليل شرى قرار ديا گيا ہے۔ يه بات داضح رہے كدر سوال پاك كے طريق زندگی کئے الشاہدہ ناقل وراوی حضرات صحابہ کرام کی جماعت ہے، یہی خواص مسلمین اورخواص امت میں قرآن كريم نے اى طبقه كو اولنك هم الراشدون (يالوگ بدايت يا فته بي) كما جضور عليه السلام نے ای طقہ کے لئے فر مایا:اصحابی کالنجوم بابھم اقتدیتم اهتدیتم،"میرےاصحاب بدایت کے چراغ ہیں ان میں ہےتم لوگ جس کی بیروی کرو مے ہدایت پاؤ کے۔'ان نجوم ہدایت کی موافقت اور خالفت ای آفاب برایت کی موافقت اور خالفت ہے جس آفتاب سے بیستارے روشی حاصل کرتے ہیں۔ یہی طبقہ قرآنی خطاب کنتم حیر امة (بہترین امت) کا سیح مصداق ہے، حضرت عمر فرماتے تهے: هي للا صحاب خاصة لقوله كنتم ولو قال انهم يعم كلنا. ابن عباس فرماتے ہيں:هم الذين خاجروا معه صلى الله عليه وسلم حضرت عمرن الكقب كامصداق تمام صحاب كوقرادديا حضرت عمر کے ارشاد کا مطلب میہ ہے کہ: اے جماعت صحابہ! تم خدا تعالی کے علم میں پہلے ہی خیرامت يتے (كذلك ثابتين في علم الله تعالى مكتوبين في اللوح المحفوظ مذكورين في الامم المتقدمة) "لوح محفوظ مي تمبارا ذكر ب اور سابق امتول مي تمبارا تذكره ب" (مرقاة شرح مفکوۃ) حضرت ابن عباس نے اس امت کے دائر ہ کومہاجرین کے ساتھ خاص کیا۔

ا بل علم نے لکھا کہ بیلقب خیرامت کے ان تمام افراد پرصادت آتا ہے جوعلم وممل اور صلاح و تقوی کی خیریت وصلاحیت پر قائم ہیں۔ اس طبقہ سلمین کی بیروی اور مخالفت رسول اکرم سلی اللہ علیہ وسلم کی بیروی اور تا فر مانی ہے، اجماع است کی پوری تفصیل اصول فقہ کی کتابوں میں دیمھی جائے۔ اتحاد است کی اہمیت!

اجماع امت کی اہمیت اتحاد امت ہے دابستہ ہے،آپ نے فرمایا: لا تجمع امتی علی الصلالة، "میری امت مراہی پر بھی جعنبیں ہوگی" بلکہ بیصورت رے کی، ارشادفر مایا: الا یوال من

امتى امة قائمة بامر الله ، لايضرهم من حذلهم ولا من خالفهم حتى يأتى امر الله وهم على ذلك (منتل عليمكلوة ٥٨٣)

"میری امت میں ایک جماعت ہمیشہ ایس ہے گی جودین حق کے ساتھ قائم اور وابست رہے گی ہودین حق کے ساتھ قائم اور وابست رہے گی ہودین حق کے اس جماعت کو کوئی دخمن اور مخالف نقصان نہیں پہنچا سکے گا، یہاں تک کہ خدا کا آخری فیعلہ (تیامت) آجائے اس وقت تک وہ جماعت المل حق اپنے مشن پر قائم رہے گی۔ سورہ آل عمران (۱۰۳) کی تشریح اور اتحاد امت کی اہمیت!

واعتصموا بحبل الله جمیعا و لا تفوقوا شاه ولی الله اس آیت کا ترجمه کرتے بین: و چنگ زنید برس خدا جمع آمه و پراگنده مشوید "شاه عبدالقادر صاحب اس منبوم کواس طرح ادا کرتے بیں۔ ادر مضبوط پخر دری الله کی سبل کر (شاه عبدالقادر) مولا نا تھانوی اس منبوم کواس طرح ادا اداکرتے بین "ادر مضبوط پخر بر موالله تعالی کے سلسلہ کواس طور پر کہ باہم متنق بھی رہو" (مولا نا تھانوی) منزت بین "ادر مضبوط پخر بے رہواللہ تعالی کے سلسلہ کواس طور پر کہ باہم متنق بھی رہو" (مولا نا تھانوی) منزت بین المند شاہد سے آل عمران کی تشریح کرتے ہوئے اس کا مطلب ہر پہلو سے واضح کی منز باتے ہیں:

"سبل کر قرآن کومفبوط تھا ہے رہو جو فداکی مفبوط ری ہے۔ یہ ری ٹوٹ تو نہیں سکتی ہاں چھوٹ سکتی ہے۔ اگر سبل کراس کو پوری قوت سے پکڑے رہو ہے ، کوئی شیطان شرائکیزی جی کامیاب نہ ہو سکے گا ادرانفرادی زعدگی کی طرح مسلم قوم کی اجماعی قوت بھی غیر متزاز ل ادرنا تا بل اختلال ہوجا بیکی قر آن کریم ہے تمسک کرنای وہ چیز ہے جس ہے بھری ہوئی قوت بھی جمع ہوتی ہیں ادرا کی مردہ قوم حیات تازہ حاصل کرتی ہے لین تمسک بالقرآن کا یہ مطلب نہیں کہ قرآن کو اپنی آراء دا ہوا کا تختہ مشتی بنالیا جائے ، بلکہ قرآن کریم کا مطلب و معتبر ہوگا جوا حادیث میں دارساند مالئین کی متنقر تقریحات کے خلاف نہ ہو۔ ہ



# وسیله کی مختلف آیات میں شاہان دہلی کی اجتہادی تاویلات میں اختلاف

وسلہ کے ستاہ میں اہل علم کے درمیان اختلاف بیداہوگیا ہے، وسلہ کے دوتصور ہیں، ایک
علی وسلہ دومرا شخصی وسلہ۔ وسلہ علی (اطاعت خداوندی) میں اختلاف کا سوال ہی بیدائیس ہوتا
البتہ شخصی وسلہ کے تصور میں اہام ابن تیمیدر حمہ اللہ اور جمہور علاء کے درمیان اختلاف ہے۔ حضرت
المائی شخصی وسلہ کوشریعت کے خلاف قرار دیتے ہیں اور اس تصور کو اسلام کے خاص تو حیدی عقیدہ ہے
متصادم کہتے ہیں۔ دومرے علاءاس کے جواز کے قائل ہیں۔ قرآن کریم میں وسلہ کے متعلق دوآیات ہیں
ان دونوں آیوں میں شخصی وسلہ کی تائید کے لئے بعض احادیث بھی موجود ہیں۔ امام شاہ ولی اللہ اپ
مجموئ مسلکہ کے لحاظ ہے ابن تیمیہ کے نظریات ہے شغی نہیں، لیکن وسیلہ شخصی کے تصور میں آیات قرآن کریم ہے جمہور علاء ہے
استدلال شاہ صاحب کے نزدیک صحیح نہیں معلوم ہوتا اور اس پہلوے شاہ صاحب جمہور علاء ہے
اختلاف رکھتے ہیں۔ جمہور علاء وسلہ کے جواز کے لئے قرآن کریم ہے بھی استدلال کرتے
ہیں۔احاد یہ کامعالمہ الگ ہے،احاد یہ ظفی الثبوت ہیں، قرآن کریم طلعی الثبوت ہے۔نص قرآنی میں
اختلاف کی مخبائش نہیں،احاد یہ بھی مخبائش ہے۔شاہ صاحب نے متعلقہ آیات قرآن کو توخصی وسلہ کے
عقیدے سے بعلی قرار دید یا اور اس طرح اس عقیدہ کی اہمیت کم کردی۔ دھزت شاہ صاحب کی بالغ
نظری نے وسلہ کے اختلاقی مسئلہ میں نہایت ہی اطاء دم مقول راستا فتیار کیا۔

وسیله کی مهلی آیت

ترول کے اعتبار سے الماکدہ (۳۵) وسلہ سے متعلق دوسری آیت ہے، سورہ ماکدہ چھ بجری کے ترب ایسا کے قریب نازل ہوئی موجودہ تربیب میں الماکدۃ (۳۵) بہلی آیت ہے، جوحسب ذیل ہے: یہ ایسا المدین آمنوا اللہ و ابتغوا البه الوسیلة و جاهدوا فی سبیله لعلکم تفلحون ۔اس

آیت وسله کار جمه ابل راجم نے کیا کیا ہے؟ اس پرغور سیجئے:

اے مسلمانان! بتر سیداز خدابطلبید قرب بسوئے او جباد کنید درراواو تارستگار شوید (شاو ولی الله) (۱) اے مسلمانو! خدا ہے ڈر داور خدا کی طرف قرب کی تلاش کر داور اس کی راوی میں جباد کر دتا کہ تم کامیاب بو۔ (فاری ترجمہ) (۲) اے لوگو! جو ایمان لائے بو، ڈر دواللہ ہے اور ڈھونڈ داس کی طرف دسلما در محنت کرونجی راواس کی تا کہ تم فلاح پاؤ۔ (شاور فیع الدین) (۳) اے ایمان والو! ڈرتے رہو اللہ ہے اور ڈھونڈ واس کی تا کہ مسلم اور لڑائی کرواس کی راویمں شاید تمبارا بھلا بو، (شاوعبد القادر صاحب ) (۳) شابی تراجم کے بعد جو ترجمہ سب سے زیادہ مستنداور قریب الی الصواب ہے وو مولانا الشرف بلی تمانو کی تاریخ جس بھی تاریخ تاریخ جس بھی تاریخ تاریخ تاریخ جس بھی تاریخ تاریخ جس بھی تاریخ 
ائان والواالله عن رواور خداتعالی کا قرب و توید واورالله کی راه میں جہاد کرو۔

(۱) ایک بعد یہ بوطن ہے کہ فاری اور اردو والے وسلہ کے لفظ کو مطلق ذراجہ کے معنی میں استعال کرتے ہیں ، فراجہ بعد یا برائی کا ، اہل زبان فاری اور اہل زبان اردو اس لفظ کو ہر طرح ہولے ہیں ، ان کے استعال میں یہ لفظ عام ہے ۔ حالا کد عربی میں وسلہ کا اطلاق خیر اور بھلائی کے ذریعہ پر ہوتا ہے شاہ صاحب فاری زبان میں ترجمہ کررہ ہے ہے ، اس لئے فاری کے اس عام لفظ کو آپ نے مجبوڑ دیا اور اس کی جگہ تربی کا لفظ ترب استعال کیا ۔ عربی میں وسلہ کے ایک معنی قرب وعزت کے بھی اور ذریعہ اور اس کی جگہ تربی کا لفظ قرب استعال کیا ۔ عربی میں وسلہ کے ایک معنی قرب وعزت کے بھی اور ذریعہ کے بھی ہیں البت دونوں اور میں میں بین البت دونوں میں میں بین آب ہی میں ملنا اور جزئا شوق اور محبت کے ساتھ وسل کہ باتا ہے اور مطلق ملنے اور جزئے نے کے لئے وصل بوالا جاتا ہے ۔ ف عبلة کے وزن پر جوصیف آتا ہے ووق سے وصیلہ آتا ہوا ور تی میں اس کے میں اس اور ان جن کے ہیں جودی سال تک برابر بیج دے ۔ ذریعہ کے معنی میں نہیں آتا ۔ قرآن میں ادنٹ اور اونشیوں کی چارتسموں میں سے ایک تسم وصیلہ ہے ( ما کہ وسے ۱)

(r) د بسری به به به بوعتی ہے کہ شاہ صاحب وسلہ ہے ملی وسلہ مراد لیتے ہیں شخصی وسلہ مراز نبیں لیتے اور

عملی وسیدخداتعالی کی اطاعت ہے۔ امام تمادہ کہتے ہیں: تقربوا الیه بطاعته و العمل بما یرید (ابن کیر الماکدة) "فدا کا تقرب حاصل کرو، اس کی اطاعت اور اس کے پندیدہ اعمال کے ذریعہ!"

عام طور پرذر بیداور مقصود دوالگ الگ چیزیں ہوتی ہیں ، مال کے ذر بیدروئی کپڑا حاصل کیا جاتا ہے اور مال اورروئی کپڑا دونوں الگ الگ چیزیں ہیں کین ذات جی تعالی کے علق ہے جو چیز ذر بید ہے وہی تقرب اور مقصود ہے، دونوں الگ الگ نہیں ہیں۔ شاہ صاحب کی بالغ نظری یہ بتانا جاری ہے کہ خدا تعالی کی اطاعت اور اس کی عبادت ہی اس کا قرب و تقرب ہے۔ یہ جو کہا جاتا ہے کہ عبادت کے بعد قرب جی کی اطاعت اور اس کی عبادت ہی اس تقور کے خلاف ہیں اور یہ بتار ہے ہیں کہ جو بندہ اپنے خداکی عبادت میں مشغول ہو جاتا ہے تو وہ قرب حق کی منزل میں داخل ہو جاتا ہے عبادت ہی قرب ہے۔

فدا ک عبادت گریس بو یا مجد و خانقاه میس بی تعالی کا قرب و ہیں حاصل ہوجاتا ہے خدا کا گھر خانہ کعب خدا کا گھر مجد ، یہ نبست تشریع ہے ، وہ لا مکان ہے ، بندہ کی رگ جاں ہے بھی زیادہ قریب ہے ، وہ عبادت گذار بندہ کود کچتا ہے اور اس کی سنتا ہے ۔ نب حسن اقسوب المسه مین حسل السودید (ق: ۱۱) و اذا سالک عبادی عنی ف انی قریب (بقرہ ۱۸۱۰) ان تعبد الله کانک تسراہ (حدیث نبوی) یعن ''م بندہ کی رگ جاں ہے بھی زیادہ قریب ہیں '''اور جب بیرے بارے میں موال کریں تو اے ہی! آ بان ہے کہ یہ یک میں ان سے قریب ہوں'' ، حدیث میں آتا ہے کہ خدا کی عبادت اس طرح کر و کہ تم اے د کچور ہے ہو قرب خداوندی کے مقابلہ میں قرب نبوی صلی الله علیہ و کی رسول معالمہ جدا ہے ۔ قرب نبوی صلی الله علیہ و کی رسول معالمہ جدا ہے ۔ قرب نبوی کی ایک صورت ظاہری بھی ہے اور وہ جسمانی قرب ہے ، یہ قرب ونزد کی رسول پاک صلی الله علیہ و منا تی کہ میں مصل ہوتی ہے ۔ جب وہ اہلی کفرونفاتی آ ب سے طح آتے سے تو حضور آنہیں اپ پاس بٹھا تے سے ، یہ ظاہری اور جسمانی قرب تھا۔ خداوندی ذات نبی طح آتے سے تو حضور آنہیں اپ پاس بٹھا تے سے ، یہ ظاہری اور جسمانی قرب تھا۔ خداوندی ذات نبی حقیقت ہے ، کوئی ظاہری اور وہ دوانی دواندی دوات نبی کی حاس کی تھی ہے ۔ جب وہ اٹلی کفر ونفاتی آ ب

شاه عبدالقادرصاحب كى انفرادى شان

شاہ عبدالقادرصاحب محدث دہلوی علیہ الرحمۃ نے اپنے ترجمے (موضح قرآن) میں وسلہ کا عربی لفظ استعال کیا اور اپنے والدصاحب کے ترجمے کی پیروی نہیں کی اور اس کے ساتھ اپنے تغییر کی عاشیہ میں تمام مغسرین (علما و تابعین) ہے الگ راہ اختیار کی اور وسیلہ سے اطاعت الٰہی کے بجائے اطاعت رسول مراد لی۔ شاہ صاحب لکھتے ہیں:

یعنی رسول کی اطاعت میں جو یکی کرو وہ قبول ہے اور بغیراس کے عقل ہے کروسوقبول نہیں (ص: ۴۵ متندموضح) شاہ صاحب نے اس تغییری حاشیہ میں دو باتیں ، متقد مین اہل تغییر ہے مختلف تحریکیں۔ ایک بید بات کہ اطاعت اللی کے بجائے وسیلہ کا مطلب اطاعت رسول لیا۔ دوسری بات یہ کہ اس آیت سے مشرکین کے عقیدہ (مشرکانہ توسل) کی تر دید کرنے کے بجائے عقل پرتی کی تر دید کی۔ حضرت شاہ صاحب نے آپ تشریحی نوٹ میں جس بالغ نظری اور دور بنی سے کام لیا شاہ ما حب کے شارحین کرام مولا ناشیرا حمر عثانی صاحب اور مولا نااحم سعید صاحب د ہلوی کی نظر اس پرنہیں ما حب اور مولا نااحم سعید صاحب د ہلوی کی نظر اس پرنہیں کرای ان المی علم نے اے ایمیت نہیں دی۔

حفرت شاہ صاحب کی اس توجیہ کے مطابق آیت متعلقہ میں وسیلہ کا مطلب اطاعت رسول بھی موروں معلوم ہوتا ہے حالا نکہ ام قادہ اوران کی اتباع میں بعد والے تمام مضرین وسیلہ تلاش کروکا مطلب بیان کررہے میں کہ خداتعالی کی اطاعت کرو بھی راہ خداتعالیٰ تک بینچنے کی کا میاب راہ ہے۔ شاہ مطلب بیان کررہے میں کہ خداتعالیٰ کی اطاعت کرو بھی راہ خداتعالیٰ تھے کے قرآن کر یم اور حیات رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے بیر تقائق سے کے قرآن کر یم اور حیات رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے بیر تقائق سے کے قرآن کر یم اور میار میار واللہ والد جب روانا میں اللہ علیہ وسلم کا تھم اور امر جاری ہواور مغروات ہو تان میں ایک امیر والم کی حیثیت ہے رسول اگر مسلی اللہ علیہ وسلم کا تھم اور امر جاری ہواور آپ ہی کی قیادت میں صحابہ کرام نے داہ تق میں جہاد کیا۔ یہ بات صحیح ہے کہ رسول پاک کی اطاعت بھی خداتھائی کی خداتھائی ہی کی نافر مانی ہے بھر وسیلہ سے خداتھائی کی فداتھائی ہی کی نافر مانی ہے بھر وسیلہ سے خداتھائی کی فداتھائی ہی کی نافر مانی ہے ہو وسیلہ سے خداتھائی کی اطاعت میں اعتبار سے خوادت میں اعتبار سے ہوں کہ میں جہاد کیا ہے۔ خلام میں اعتبار سے خوادت میں دسول پاک می میں وہادی ہی کہ عمر وہادی ہوں کی تھر وہ دو تھا ہمری مورت کا اعتبار کیا ہے۔ خلام میں اعتبار سے خوادت میں وہادی ہوں کی تھر وہادی کی تھر وہ کی کہ میں وہادی کی تھر وہ کی کو تھر ہوں کا تعبار کیا ہوں کی کی تھر وہ کی کی تھر وہ کی کی تھر وہ کی کی تھر وہ کی کی تھر اس وہ تعقبل کی چیروگی کی تھر وہ کی کی تھر اس وہ تعقبال کی چیروگی کی تھر وہ کی تھر وہ کی کی تھر وہ کی کی تھر وہ کی کی تھر وہ کی کی

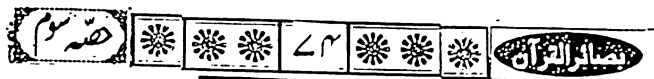
شاہ صاحب نے تھم نبوی کے مقابلے میں عقل کی پیروی کی خدمت کی اور عقل پرتی ہے مسلمانوں کوروکا۔ اس موقعہ پرشاہ صاحب نے عقل کی پیروی کی ممانعت کیوں کی؟ اس کی تشریح پرمولانا احمد معید صاحب اور منولانا اشرف علی صاحب تھانوی نے توجہ کی اور پیروی عقل کی خدمت کا تعلق آیت ما کہ متعلقہ کے تھم و جسا ہدو افسی سبیسل اللہ النے ہے تائم کیا۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ پچھل آیت ما کہ ہ متعلقہ کے تھم و جسا ہدو افسی سبیسل اللہ النے ہے تائم کیا۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ پچھل آیت ما کہ ہ دوسا میں تر آن کریم نے نساد پھیلانے کی خدمت کی ہے: انسسا جنواء السذیدن یعدو بون اللہ میں تر آن کریم نے نساد پھیلانے کی خدمت کی ہے: انسسا جنواء السذیدن یعداد بون اللہ

ورسوله ویسعون فی الارض فسادا "جولوگ فدا کا جمن میں فساد پھیلاتے ہیں اوراس طرح فدا اوراس کے رسول کے ساتھ برسر پیکار ہونے کا جرم کرتے ہیں ان کی سزایہ ہے" الخے فساد وبر بادی سجھنے کرنے کی کالفت سے بیخطرہ بیدا ہوسکتا تھا اسے کہلوگ جہاد و تمال فی سیل اللہ کو بھی فساد و بر بادی سجھنے کیس اورا پی تن آسانی اور کم ہمتی کی وجہ سے اپی عقل نارسا کے سہار سے جہاد فی سیل اللہ کو بر بادی قرار دے کراسے چھوڑ جیسے سالی لئے قرآن نے وسلہ کی تلاش کا تھم و بے کے بعد جہاد کا صراحة تھم دیا۔ یہ تھم جمرت کے چھے سال میں دیا گیا جب کہ غزوات کا سلسلہ جاری ہو چکا تھا اور صلح حدید ہے بعد خبر اور خندت کے اجم غزوات در چیش تھے۔

#### عقل بری کے فتنہے آگاہ کیا!

حفرت شاہ صاحب کی اس تو جیہ کا اگر مجرائی کے ساتھ جائزہ لیا جائے تو یہ حقیقت واضح ہو جائے گی کہ حضرت شاہ صاحب دراصل مختفر تشریحی فائدہ میں اس خطرہ ہے آگاہ کررہ ہیں جوآنے والے والے عظی دور میں بیش آنے والاتھا۔ شاہ صاحب کے والدمحتر محضرت امام شاہ ولی اللہ نے آنے والے اس خطرہ کے بیش نظر حکمت شری کے موضوع پر پوری توجہ دی اور اسلامی اصول وعبادات کے عقلی اسرار اور عقلی حکمتوں پر ایک مفصل اہم بنیادی کتاب (ججة اللہ البائنة) تصنیف کی اور اسلام کو مضبوط عقلی استدلال پر کھڑ اکیا جواس کا حقیقی مقام ہے اس شری دائرہ حکم سے باہر جوعقل پرست شری احکام میں ابنی استدلال پر کھڑ اکیا جواس کا حقیقی مقام ہے اس شری دائرہ حکم سے باہر جوعقل پرست شری احکام میں ابنی ذاتی عقل لڑ اتے ہیں وہ شریعت کا دامن جھوڑ بیٹھتے ہیں۔

حضرت شاہ عبدالقادر صاحب اس توجیہ ندکورہ میں مسلمانوں کو توجہ دلارہے ہیں کہ آنے دالے دور میں شبرک اور بزرگوں کے وسیلہ بنائے اور انہیں سفارٹی خدا بنانے کے فتنہ کا اتناز ور نہیں ہوگا جتناز در عمل وخرد کو خدا بنانے اور حکم الی کے مقابلہ میں عمل وخرد کی بے حقیقت خدائی کا ہوگا۔ حضرت شاہ صاحب کے سامنے یہ حقیقت بھی تھی کہ کہ عمل پرتی کے فتنہ کا حملہ قرآن کی محفوظ اور معقول اصولی تعلیمات کے مقابلہ میں احاد یہ رسول پرزیادہ ہوگا کیونکہ احاد یہ رسول کے اعتاد کو وضع حدیث بخے فتنہ نے بہت نقصان بہنچایا ہے۔ اس لئے حضرت شاہ صاحب اطاعت رسول کے عنوان سے وسیلہ اور انتہ کی ایک درہے ہیں۔ ہیں ہے کہ کہ کہ





موالا آزاد نے رسول محترم علی کے مامور من اللہ او محترم من اللہ شخصیت کے حوالہ سے شخصیت پر سی کی بری مؤٹر انداز میں تردید کی ہے۔ لیکن اس کے ساتھ اس عملی حقیقت کو بھی موالہ انے تسلیم کیا کہ فرد وافراد کی حیثیت اجماعی زندگی کے نظام میں بالکل بے ضرورت و بی اثر نہیں ہے۔ بلکہ بہت اہم اور بنیادی ہے پر ستش اور بو جااصول و مقاصد ہے بالاتر ہونے کا مام ہے۔ لیکن اصول و مقاصد کے تحت افراد کی اہم ضرورت ہے۔

چنانچه مولاناایک بحث میں افراد کی اہمیت پر لکھتے ہیں:

"قوموں میں جب زندگی آتی ہے تو ہزاروں افراد کے ذریعے نہیں بلکہ ہمیشہ سر چشمہ حیات ایک یا ایک سے زیادہ چند نفوس قلیلہ وعدیدہ ہی ہوتا ہے۔ اس عالم کی زندگی صرف اشخاص کے دم سے وابستہ ہے۔

سر زمین انسانیت میں جب ایک عمدہ نیج بار آور ہو کرسر اٹھا تاہے تواس سے صدباشا خیس بھو متی ہیں۔ اور ان میں ہزار و ترو تازہ کھل نگلنے گئتے ہیں۔

(صبح امید ۲۸۱)

نفتر ابوالکلام کے مصنف ( ڈاکٹر رضی الدین) کو مولانا کے ان دونوں نظر بول کے در میان تضاد و تخالف نظر آیااور انہول نے اس تضاد کی تو جیہ مولانا کے مزاج کی انا وانفرادیت ہے گی۔ لکھتے ہیں:

"جمہوریت کو عقیدہ صحیح تسلیم کر لینے کے بعد بھی جب اقبال اور ابوالکلام دونوں عوام کو آخری فیلے کن قوت مانے سے انکار کردیتے ہیں تو دونوں کی جمہوریت پیندی ہے معنی ہو کر رہ جاتی ہے یہ دونوں جب اس پر اصرار کرتے ہیں کن قومی بہتری کا دار و مدار چند افراد خاص پر ہے اور عوام ابن کے کرتے ہیں کن قومی بہتری کا دار و مدار چند افراد خاص پر ہے اور عوام ابن کے

تابع مہمل ہیں تو یہ جمہوریت کے بنیادی تصوری کاانکارہے" مصنف نے مولا نا کے ایک ناقد (حسن عسکری) کے حوالے سے لکھاکہ فطری میلان اور معاشر تی جھکاؤ میں اقبال و آزاد کے ہاں جس طرح کی ذہنی کشکش ملتی ہے وہ بڑی سخت آزمائش کی نوعیت رکھتی ہے۔

ان کی اصل مشکل ان کے فطری رجمان اور ان کے مذہبی میلان کے در میان بعد کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے لئے الکلام ) سے پیدا ہوتی ہے لم نقد ابوالکلام )

نا مکمل مطالعہ کے بعد مولانا کی تحریروں پراس قتم کی تقیدات شروع ہی ہے جاری ہیں سال مطالعہ کے دور میں مولانا کے دین عقائد کو مجروح کر کے مولانا کی ند ہی عظمت کو عوام کی نظروں ہے۔ عوام کی نظروں ہے۔

ہم حال مولانا نے اسلامی شورائیت اور اسلامی امیر کے در میان تعلق کی نوعیت پر اظہار خیال کرتے ہوئے اجتماعیت اور انفرادیت کے حدود پر بڑی جامع بحث کی ہے۔ خیال کرتے ہوئے اجتماعیت اور انفرادیت کے حدود پر بڑی جامع بحث کی ہے۔ اسلامی شورکی اور اسلامی امیر

اسلام نے اجتما تی نظام چلانے کے لئے شورائیت کا تھم دیا ہے اور باہمی مشورہ سے اجتماعی معاملات کو طے کرنے کی ہدایت کی ہے۔

ال مسئلہ کی ہرایت قرآن کریم نے اس الفاظ میں کی ہے و شاور هم فی الامیر فاذا عزمت فتو کل علی الله ، ان المله یحب المتو کلین (آل عمران ۱۵۹) میں مشابقہ کو کیا گیا ہے لیکن اس کی ہدایت ایک عام اور اصولی ہدایت ہے۔

اس کا مطلب میہ ہے کہ اے نبی! تم اینے خاص رفقاء سے حکومتی اور انتظامی معاملات (الامر) میں مشورہ کرلیا کرو، پھر جب تم عزم وارادہ کراو تو خدا کی ذات پر بھر وسہ کر کے عمل پیرا ہو جاؤ، بے شک خداتعالی اعتاد کرنے والوں کو پیند کرتا ہے۔

اس قرآنی ہدایت میں مشورہ کے بعد عزم پر عمل کرنے کی ہدایت کی گئی ہے۔ یہاں اس ک تشر تے میں اہل علم کے copy اٹنان و بیان کا اور کیا ہے اور کیا ہے اور کی کے شوری کے

## بصائرالقرآن 紫 紫 米 ۲۷ 米 紫 紫 (۵, ۷)

فیصلہ (اتفاقی یا کثرین) کے بعد امیر کوائ کی پبندی کرنی ضروری ہے یا سورہ نے تراتراں سے اتفاق نہ ہو تواس فیصلہ کے خلاف اپنی قائم کر دہ رائے پر عمل کرنے کی امیر کواجازت حاصل ہے ، بعنی امیر جماعت کوحق تنبیخ حاصل ہے انہیں؟

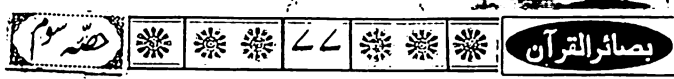
ہندوستان کے علماء میں مولانا اشر ف علی تھانویؒ، مولانا سید سلیمان صاحب ندویؒ، اور مولانا ابوالکلام آزاد حق تنیخ کے قائل ہیں اور مولانا شہیر احمد عثمانیؒ، مولانا ابوالا علی مودودیؒ اور مفتی کفایت اللّه تنمیخ اور استر داد کے قائل نہیں ہیں۔ شوری کی بالاد تی کے قائل ہیں۔ مفتی کفایت اللّه تنمیخ استعال کرنے کی کوئی مثال نہیں ملتی، آپ حضور اکر م علی معاملات میں بانچ اہم موقعوں پر حضرات صحابہ کرامؓ سے مشورہ لبااور پھر ای کے مطابق عمل کیا۔

البتہ آپ کے جانشین اول حضرت ابو بمر صدیق نے مانعین زکوۃ (زکوۃ کی اجتماعی ادائیگی) کے خلاف اقدام کا فیصلہ اپنے ذاتی عزم وارازہ سے کیا، حالا نکہ بڑے بڑے اکابر کی رائے ابتداء میں اقدام کے حق میں نہیں تھی۔

مولانا آزادنے خلیفہ رسول اللہ علیائی کے ای عمل کو مثال میں پیش کر کے امیر کے حق "منیخ کی تائید میں پیش کیاہے۔

مولا مالكھتے ہیں:

"جب انعین زکوۃ کے ساتھ جہاد کاسوال تھا تو تمام مجمع صحابہ کی رائے ایک طرف تھی اور حضرت ابو بکر کی ایک طرف یعنی سواد اعظم جہاد کے خلاف تھا۔ حضرت ابو بکر مجبور تھے، پھر کیا حکم لگایا جاسکتا ہے کہ حضرت ابو بکر نے اتبعو اسواد الاعظم کی مخالفت کی۔ حاشاو کلا (ڈکر و آزاد ص ۲۳) مولانا نے اصول و مقاصد کی نوعیتوں کے در میان فرق واضح کرتے ہوئے لکھا: "در اصل ان تمام احکام (اکثریت کا اتباع) کا تعلق امامت کبری ہے۔ یعنی خلافت اسلامیہ کے معاملے ہے۔ نہ کہ عقائد وافکار ہے" (ص ۲۳) مولانا آیت آل عمران (۱۵۹) کی تشریح میں بھے ہیں:



ای بارے میں دستورالعمل میہ ہے کہ پہلے جماعت سے مشورہ کرو، پھر مشورہ کے بعد کسی ا ایک بات کاعزم کرلوادر جب عزم کرلیا تواس پر مضبوطی کے ساتھ جم جاؤ۔

شوریٰ اینے محل اور وقت میں ضروری ہے۔عزم اینے محل اور وقت میں۔ جب تک مشورہ نہیں کیاہے فیصلہ اور عزم کاسوال نہیں اٹھتا۔

لیکن جب مشورہ کے بعد عزم کرلیا گیا تو وہ عزم ہے۔ کوئی رائے کوئی نکتہ چینی، کوئی مخالفت اسے متزلزل نہیں کر سکتی (ترجمان القر آن اول صے ۱۳)

امیر اسلام پر شوریٰ کی بالا دستی کے قائل علاء کا استدلال حضرت علی کرم الله وجهه کی ایک متندر وایت ہے۔

فرماتے ہیں کہ حضور علی ہے بو جھاگیا کہ "ماالعزم یا رسول اللہ"؟ آیت آل عمران میں عزم سے کیامراد ہے؟ آپ نے فرمایا:

مشاورةً اهل السرانے ثم اتباعهم۔اصحاب الرائے لینی شوریٰ سے مشورہ کر نااور پھر ان کے فیصلہ کااتباع کرنا۔

یعنی عزم سے۔عزم نفاذ۔ مراد ہے۔ شور کی کے فیصلہ کو نافذ کرنے کا عزم۔نہ کہ اس فیصلہ کے خلاف اپنی داتی رائے پر عمل کرنے کا عزم۔

اس روایت کو محدث دیلمی نے روایت کیاہے، سحاح ستہ کے محدثین نے نقل نہیں کیا۔ ہو سکتاہے کہ اس روایت کو سند کے لحاظ سے کمزور ہونے کے مبب حق شمنیخ کے قائل علماء نے قابل استنادنہ سمجھا ہو۔



oobaa-elibrary.blogspot.com

# علامه اقبال، اجتماعیت، انفرادیت

نقر ابوالکلام کے مصنف نے علامہ اقبال کے جس تصور کی طرف اثبارہ کیا ہے وہ علامہ کی مشہور کتاب The Reconshru chion of Religions علامہ کی مشہور کتاب thonght in Islam the Principle of Movement in the - کی خطبہ میں ہے جواجہ ادکے موضوع پر ہے۔

مسلمانوں کے فکری جمود کی تیسری اور سب سے اہم وجہ تیر صویں صدی عیسوی میں بغداد کی تاہی ہے جو مشرق میں مسلمانوں کی علمی اور قلی جدو جبد کاواحد مر کز تھا۔ اس سای انحطاط کے پیش نظر علاء نے مسلمانوں کی ساجی زندگی کو انتشار سے بچانے کیلئے قانون اسلامی کی تجدید کاری روک دی اور فیصلہ کر دیا کہ ابتداء میں مسلم فقباءنے جواسلامی قانون مدون کر دیا ہے اس میں کے تبدیلی کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اس موقعه براجتهاد كامطلب ملم معاشره كوفكرى اور عملى انتشار مين مبتلا كرتا هو گا-علامہ کواس طرز فکر ہے اتفاق نہیں ہے، انہوں نے اس خیال کی تردید کرتے ہوئے لکھا کہ کسی قوم کی تقدیر کا فیصلہ تنظیم سے کہیں زیادہ افراد کی ذہنی قوت برہے اور علاء اسلام نے اس حقیقت کو بالکل نظر انداز کر دیا کہ حدے زیادہ منظم ساج میں افراد کی ذہنی صلاحیتیں چل جاتی ہیں اور وہ این ذہنی قوتوں کو استعال کرنے کے بجائے مروجہ تصورات وافکار ہی پر اکتفاء کرتے ہیں اور بتدر پج ماضی کاغیر ضرور ی احرّام ان کے دل دوماغ پر مسلط ہو جاتا ہے جیسے کہ آج کل مسلمانوں کاذ ہنی رویہ ہے۔ زوال میں مبتلا قوم کواٹھانے کا ایک ہی ذریعہ ہے کہ زوال میں مبتلا قوم کی قوتِ فکریہ کو بے دار کیا جائے اور اس کے لئے ایسے افراد تیار کئے جاتیں جو اپنے اندر اپنی ذ *ہنی اور فکری قوت کا اجساس رکھتے ہو*ں۔

. ای قسم کے افراد قوم کو بتاتے ہیں کہ بدلتے ہوئے حالات میں کیا فکری اور عملی راہ اختیار کی جائے۔

# يهود برخيانت كاالزام،علماء يهود كي تحريف

راقم سطور نے میمضمون مولانا ابوالکلام آزاد سیمینار خدا بخش لائبریری پٹنہ میں پیش کیائیہ سیمینارڈ اکٹر ضیاءالدین صاحب انصاری ڈائر کٹر لائبریری کی انتقک کوششوں کے بعد ۲۸۔۳۰/ جون ۲۰۰۳ء کومنعقد ہوا۔اس سدروزہ سیمیار میں ڈاکٹر صاحب ہندوستان کی مختلف بڑی یو نیورسٹیوں کے پر دفیسرصاحبان کو جمع کرنے میں کامیاب ہوئے۔

مضمون کا بنیادی مطلب یہ ہے کہ حضرت موی علیہ السلام اور بہود کے واقعات میں ایک واقعہ مصری قبطی قوم کو بہودی طرف ہے وحوکہ دینے کا ندکورہ ہے، جے موجودہ بائبل نفقل کیا ہے اور بائبل سے قرآن کریم کی تغییروں میں داخل کردیا گیا ہے۔ اصولی طور پر یہ سئلہ ایک مسلم اور مومی قوم کا ایک غیر مسلم قوم کے ساتھ خیانت کاری کرنے کا ہے۔ مولانا آزاد نے اپی تغییر میں ٹابت کیا ہے کہ بہود اسلاف بہود پر خیانت کاری کا الزام بہودی علاء کی تحریفات میں سے ہود در نہ یہ بات غلط ہے کہ بہود نے مصری قوم سے دعو کہ دیے کرزیورات حاصل کے اور قرآن کریم واضح طور پر بہود کواس الزام سے بری قرار دیتا ہے، مولانا آزاد نے اس سابق نہ بر (توراق) کے اس قدی مسئلہ کی تحقیق پراس لئے توجہ دی کی مولانا آزاد نے اس سابق نہ بر (توراق) کے اس قدی مسئلہ کی تحقیق پراس لئے توجہ دی کی مولانا انسانی بحریم (قرآن) اور انسانی اخوت (حدیث) کے اصول کو تمام ادیان و ندا ہب کا مشترک اصول قرار دیتے ہیں۔

مولا نامرحوم نے بنیادی تھم کا تصور رسول پاکسلی اللہ علیہ وسلم کی اس اہم ترین دعاء یعنی دعا کے موٹر بیرایہ بیس اہم اعلان سے حاصل کیا ہے جو امام ابوداؤد نے اپنی کتاب ابوداؤد شریف کتاب البسلا ، مس حضرت زیدا بین ارقم محالی ہے روایت کی ہے۔

اس دعا کی طرف میرے نزد کی مولانا آزاد کے دہمی ذوق (تحریم آدم) اور الہائ نہم نے توجہ مبذول کی ورنداس سے مہلے اس اہم ترین اور بلاغت کلام رسول کے اعلیٰ ترین نمونے کا نشان اردو لگر بچر میں کہیں نہیں ملتا۔ اس دعا م کا تیسرافقرہ یہ ہے:

<sup>\*</sup> كروفي عاند الكنوال، وبل

اللهم انا شهیدان الناس کلهم اخوة لین خداواندایس اس بات پرگواه بول کرتمام انسان آبس میں بھائی بھائی ہیں۔ اس وعاء پر تفصیلی روشی علیحدہ مضمون میں ڈائی گئی ہے۔ مولانا آزاد کے اس نظریہ کایہ نتیجہ سامنے آتا ہے کہ مولانا نے سابق شریعت (توراق) کے بارے میں بھی اگر علاء یہود کی تحریف کے ذریعہ داخل کی گئی کوئی بات اس بنیا دی اصول کے خلاف دیکھی تو اس پر تنقیدی نظر ڈائی اور توراق کے احکام کو تحریف سے پاکیا۔ اور توراق اور قرآن دونوں میں!

انسالی اخوت، تورا ة اورقر آن دونول میں! انسانی حرمت اور اخوت کا تصور دنیا

انیانی حرمت اور اخوت کا تصور دنیا کی بہلی آسانی شریعت (توراق) اور آخری شریعت (قرآن کریم) دونوں میں موجود ہے۔فرق یہ ہے کہ توراق میں اجمالی ہدایت ہے اور قرآن اس ہدایت کو دلیل کے ساتھ پیش کررہا ہے اور یہ بات قرآن کریم کی خصوصیت بینی تھیلی شان سے تعلق رکھتی ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ انسانی تحریم بور انسان کے اشرف المخلوقات ہونے کا تصور تمام دینوں اور تمام آسانی کتابوں کے اندر مشترک ہے اور یہ تصور اصول دین میں داخل ہے۔

وَاغْبُدُوا اللّٰهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِسِهِ شَيْنًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِالْعُرْبِى وَالْبَرِ وَالْمُنْ وَالْجَنْبِ وَالْمُنْ وَالْمُخْتَالِا فَخُوْدًا ٥ (موره تراه ٣) السَّبِيْلِ وَمَا مَلْكَتْ اَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُوْدًا ٥ (موره تراه ٣)

### の意思な業務を発送の意思

"ا ہے لوگو! فدائے واحدی عبادت کرواوراس کے ساتھ کی کوشر یک نہ کرواور ماں باب کے ساتھ ، رشتہ واروں کے ساتھ اقدار اجنبی پڑوی داروں کے ساتھ اوراجنبی پڑوی کے ساتھ اوران زر خرور کے ساتھ بھی اجھا سلوک کرو ، اور سافروں کے ساتھ اوران زر خرور خرید غلاموں کے ساتھ بھی اجھا سلوک کرو بے شک اللہ تعالیٰ تھمنڈ کرنے والوں اور بے جا فخر وغرور کرنے والوں کو بہند نہیں کرتا "ابن کشری تشریح کے مطابق بعض علائے تغییر کے نزویکہ تول حسن سے امر بالمعروف مراد ہے اور بعض حضرات تول حسن کو خلق حسن رضیہ اللہ تعالیٰ ، نیمی کو سیمی کے دوروں کے دو

ان حضرات کا مطلب یہ ہے کہ خدا تعالیٰ کوصرف زبانی اجھائی بسند نہیں بلکہ ذبانی کے ساتھ عملی اجھائی بسند نہیں بلکہ ذبانی کے ساتھ عملی اجھائی بھی ہوتب وہ عمل خدا کو بسند ہے حضور علیہ السلام نے فرمایا: فالق اخاک بوجہ متطلق اپنے بھائی ہے ہنس کھے چبرہ کا ہے ہنس کھے چبرہ کا مطلب واضح ہے کہ صرف میٹھے بول کافی نہیں بلکہ ہنس کھے چبرہ کا اظہار بھی ہونا جا ہے۔

اباس جگہ بیسوال بیدا ہوتا ہے کہ خدا تعالیٰ نے ماں باب اور رشتہ داروں اور بیمیوں اور مسکینوں کے ساتھ تو حسن سلوک کا تھم دیا اور عام لوگوں کے ساتھ صرف زبانی اجھائی کی ہدایت دی۔ اس کا جواب صحیح مسلم میں ابو عام خراز کی تو جیہہ کے ذریعہ بید یا گیا کہ اس ہدایت آسانی میں رشتہ داروں اور عام لوگوں کے درمیان فرق کر نامقعو ذہیں بلکہ احسان عملی اور احسان تو لی دونون صورتوں کو جمع کر نامقصو د ہے کیونکہ رشتہ داروں کے ساتھ ضرورت مندلوگوں (یتای اور ساکین) کو شامل کیا گیا ہے اور ان دو طبقوں کو شامل کیا گیا ہے اور ان دو علی منابل کیا گیا ہے اور ان حالے ہوا کہ خاتی خدا کے ساتھ حسن سلوک اختیار کیا جائے ، وہ مال باب اور دشتہ دار ہوں یا عام جتائ د دخرورت مند ، ول

قرآن کریم کی ہدایت و صاحبه ما فی الدنیا معروفا (لقمان ۱۵) کواگراس کے ساتھ مادیا جائے تو مال باپ اور ضرورت مندول کا مسلمان ہونا ضروری نہیں مسلم ہوں یا غیر مسلم ہول، سب کے حقوق برابر ہیں ۔ تو را ہ کا ند ہب تو می تھا تبلیغی ند بب نہیں تھا، اس لئے جو مخص بھی اسرائیل کی اوالاد میں سے تھاوہ یہودی اور دین موی میں شال تھا خواہ مملی طور پردہ کتنا ہی خراب ہوا۔ اسلام تبلیغی ند بہ بے، اشاعتی ند بہ بے اور اس کو مانے والی است آ فاتی ہے، اس ند بہ میں بی سورت

پیدا ہونی لازی تھی کہ اولادا سلام ہے مشرف ہوجائے اور مال باب اور دیگر رشتہ دار مشرف باسلام نہ ہوں اس لئے قرآن نے حضرت لقمان کے حوالے ہاں امت کو فدکورہ ہدایت کی اور تھم دیا کہ اصحاب حقوق ، مال باپ وغیرہ مسلمان ہوں یا غیر مسلم ہوں ان کے ساتھ عام دستور کے مطابق حسن سلوک افتیار کیا جائے۔

ابن ابی حاتم نے اپن تغییر میں اسد بن وداعداور عطاخراسانی (علاء تابعین) کا بیوا تعنقل کیا کہ یہددونوں حضرات اپنے عیسائی اور یہودی ملاقاتیوں سے ملتے وقت اسلام ملیم کا کلمہ استعال کرتے سے اور جب لوگ ان سے سوال کرتے کہ آپ حضرات ان غیر مسلم لوگوں (اہل ذمہ) کو ابتدا بالسلام کیوں کرتے ہیں تو وہ جواب دیتے۔ ان السلم تعالیٰ یفول: وقو لو اللناس حسنا ،و هو السلام علیکم میں اللہ تعالیٰ نے عام لوگوں سے انجھی بات کہنے کا تھم دیا ہے اور اس انجھی بات سے السلام علیم مراد ہے (ابن کیر جلداول ص: ۱۲۹)

اس کا مطلب ہے کہ ان حضرات کے زدیک قول حسن سے خاص طور پر کلمہ فیر مقدم اور ملاقاتی کلام مراد ہے۔ مولانا آزاد ؒ نے ابن ابی حاتم کے اثر کے مطابق قول حسن کا ترجمہ ہے کیا: ''تمام انسانوں سے المجھی طرح ملاقات کرنا۔ مولانا آزاد نے اس جگہ اپنے مقتدا شاہ ولی اللہ اوران کے دونوں صاحبزادوں کی پیردی نہیں کی ، شاہ ولی اللہ قولوا کالفظی ترجمہ'' جُوئیہ خنی نیک' کرتے ہیں اوردوسرے تمام ابل تراجم قول کا ترجمہ'' کہنا'' ہی کررہے ہیں، مگرمولانا نے علاء تابعین کی تفسیر کوترجے دی جوان کے اصول ( بحریم آدم ) کے مطابق ہے۔

علامہ ابن کیر چوکہ ابتداء بالسلام (ابل ذمہ ہے) کے قائل نہیں معلوم ہوتے اس لئے وہ فہ کورہ اثر ہے اتفاق نہیں کرتے لئی اس کے باو جود ام محتر مہورہ نباء کی بنا بنت کی تشریح میں یہ لکھ دے ہیں۔ فیقامت ہذہ الامة من ذلك بمالم تقم به امة من الامم قبله 'ان اعلی اظلاق پر چلنے کی وجہ ہے یہ خیر است مقام عالی پر پنجی جس پر کوئی پہلی امت نہیں پہنچ سکی۔ 'اس آیت میں جس خاص اخلاقی کردار کی طرف اشارہ کیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ قرآن کو مانے والا ہراس انسان کو اپنا پڑوی تصور کرتا ہے جواس کے پاس تحور کی دیر کے لئے بھی بیشتا اٹھتا ہے اور یہ اس کا عارضی پڑور میں ہیں اور ایک طرف ایک ضعیف روایت کی وجہ ہے اہل ذمہ کے ساتھ استقبال یا مملام کے قائل نہیں ہیں اور در کی طرف اخلاق عام اختیار کرنے کی وجہ ہے اس امت کی تعریف کررہے ہیں۔

#### جواز بالسلام كے قائل صحابہ!

ام نووی نے شرح مسلم میں لکھا ہے کہ اہل کتاب کے ساتھ ابتداء بالسلام کے قائل صحابہ کرام میں حضرت ابن عباس اور حضرت ابوا ما مہو فقیہ و ہیں اور تابعین میں حضرت عکر مدہ اما نخی اورا مام اوزا ئی ہیں (مسلم جلد ٹانی ص:۲۱۳) مشہور فقیہ و محدث ہند مولا تارشید احمہ گنگوہ بی نے لکھا ہے: ضرورت کے وقت غیر مسلموں کو السلام علیم کہنا مباح ہے (فقاوی رشید بیجلد اول ص/۲۰) حضرت گنگوہ بی نے بھی اس روایت کی صحت کو تسلیم نہیں کیا۔ جس روایت حدیث میں اہل کتاب کے ساتھ ابتد ابالسلام کی ممانعت آئی ہے اس روایت کی صحت صحابہ کرام اور تابعین کی ایک بڑی جماعت تسلیم نہیں کرتی اور اس کی بنیاد کی وجہ بیہ معلوم ہوتی ہے کہ اس ممانعت سے اہل معاہدہ غیر مسلموں کی تحقیر کا پہلو نکلتا ہے اور اس وقانون وقانون کینی میں معاہدوں (ذمیوں ،معاہدوں) کی جان و مال اور عزت اور آبرو کے تحفظ کی اسلام کے قانون عدل پر بوری ذمیوں ،معاہدوں) کی جان و مال اور عزت اور آبرو کے تحفظ کی اسلام کے قانون عدل پر بوری ذمیوں ،معاہدوں )

#### تهذي اخوت ومساوات!

این آفاقی امت اور رنگ وسل سے بالاتر ایک اصولی قوم نے اسلام کی بین الاتوا می افلاتی اور ماجی قدروں کے مطابق زندگی اختیار کر کے عرب سے باہر ہر خطرز بین پردین تو حید کی عظمت کے جہنڈ ہے گاڑ ہے، اور حدود تو حید کے وائرہ میں رہ کر ہر ملک اور ہرقوم کے کلچر، زبان اور شادی اور موت کی فروی رسموں کے ساتھ نفرت کا برتا و نہیں کیا کیونکہ ہروہ مجمی توم جس نے دین تو حید تبول کیا وہ اپنی کی فروی رسموں کے ساتھ نفرت کا برتا و نہیں کیا کیونکہ ہروہ مجمی توم جس نے دین تو حید تبول کیا وہ اپنی باپ وادا کی ریت رسم کو بالکل جھوڑ کر عرب کی سادہ اور تدنی تکلفات سے پاک زندگی اختیار نہیں کر کئی تعمی ۔ یہ فطرت انسانی کے خلاف ہے۔

اسلام اگر ساجی علیدگی پرزور دیتا تو اس کا اصولی بیغام تو حید و نبوت پرایمان اس طرح نبیس مجیل سکتا تھا، بھرا کی علیدگی اور ساجی احجیوت والی زندگی کا تکم دینے والا اسلام عربوں کا قومی ند میسین کر رہ جاتا۔ جوعلاء مین تشبید بقوم کی صدیث کا دائر ہا جی اور معاشرتی زندگی کے دائر ہ تک و سیخ کرتے ہیں وہ درانسل اسلام کوعر بوں کا قومی ند ہے۔ تصور کرتے ہیں اور اس تصور کی پرزور تر دید عصر حاضرا ور دور جدید کے محدد دعنرت ایام شاہ ولی اللہ نے جمة اللہ البالغة میں نہایت وضاحت کے ساتھ کی ہے۔

مصری توم کے زیورات!

مولانا آزادٌ کے نزدیک انسانی جان و مال کے اجرّ ام کا اصول تمام ادیان اور تمام ندا ہب

#### 

کے مشتر کہ اصولوں میں داخل ہے۔ پہلی آسانی شریعت (توراق) کنزول ہے پہلے جب خدا تعالیٰ نے حضرت موئی علیہ السلام اوران کی درخواست کے مطابق ان کے بڑے بھائی حضرت ہارون کو (بطور نائب معاون) نبی بنایا تو وین تن کے بنیادی احکام انہیں عطا کئے۔ انمی احکام کو قر آن نے تعق آیات نائب معاون) ہی بنایا تو وین تن کے بنیادی احکام انہیں عطا کئے۔ انمی احکام کو قر آن نے تعق آیات کے مطابق ان آیات نے دین قت کے بنیادی احکام مراد ہیں۔ البتہ ایک تغییری تول میں تعق آیات سے نوم جزات مراد ہیں۔ البتہ ایک تغییری تول میں تعق آیات سے نوم جزات مراد ہیں۔ البتہ ایک تغییری تول میں تعق آیات سے نوم جزات مراد ہیں۔ البتہ ایک تغییری تول میں تعق آیات سے نوم جزات مراد ہیں۔ البتہ ایک تغییری تول میں تعق آیات سے نوم جزات مراد انداز ہے، ان احکام میں یہ ہدایت بھی گی گئ ہے کہ لوگوں کا مال حرام طریقہ (سود وغیرہ) سے نہ کھانا یہ نئی کر کم بھر واحسان پوری کرنا قر آن کر کم بھر واحسان پوری کرنا قر آن کر کم بھر وی کے ماتھ عبدو کہ بھر تو کہ دور کے ماتھ عبدو کہ بھاتی کی دوئی میں موالا نا آزاو علیہ الرحمة نے بائبل کے دوالہ سے قر آن کر کم کی قد کم وجد یہ تغییروں میں یہ دواقعد دیکھا کہ نجی اسرائیل حضرت موئی علیہ السلام کی ہمراہی میں مصرسے نکلے تو ان کی مورتوں نے مصر سے نکلے تو ان کی مورتوں نے مصر سے نکلے تو ان کی مورتوں نے دکر میں کے دوالہ سے تو مل محورت سے دورانہیں ساتھ لے کر مصر سے نکلے تو ان کی مورتوں نے دکر مصر سے نکل کے۔

مولانا آزاد نے دوظیم پغیروں (حضرت موی اور حضرت ہارون) کی موجودگی میں اپنے شرکی تھم (حرام مال کھانے کی ممانعت) کے خلاف ورزی اور خیانت کاری کو ندا ہب کے بنیادی اور مشترک تھم کے خلاف سمجھا اور اس واقعہ سے انکار کردیا ۔ علما ، تغییر نے بائبل کے اس غلط واقعہ کی تاویلات میں کوئی کرنییں اٹھار تھی ، کس مضر نے مصری قوم کے مال کومشترک قوم کا مال ہونے کے سب اے مال غنیمت قرار دیا ۔ لیکن دوسر سے مضرین نے اس تاویل کومستر دکردیا کیونکہ مال غنیمت برسر جنگ قوم کے اس فاور میہود بی اسرائیل اور مصر کے قبطی عوام کے درمیان کوئی جگڑ اصرف فرعونی حکومت کے ساتھ تھا اور دریا نے نیل کے عذاب میں خرعون اور اس کا لئکر (جنود) غرق کیا گیا۔

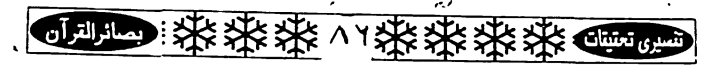
چنانچہ مولا نا اشرف علی صاحب تھانوی نے یہود نی اسرائیل اور مصری بت پرست قبطی توب کے درمیان عبد عملی کی صورت تجویز کی ہے ادر دعنرت موئ کے ایک قبطی کو مہوا ہلاک کرنے کے واقعہ کو ایک معاہد توم کے فرد کے ساتھ زیادتی کا واقعہ قرار دیا ہے ای بنا پر دعنرت موٹی نے اس تی پر استغفار

کیا۔ای نظریہ کے تحت حضرت تھانوی کے خلیفہ ارشد مفتی محمد شفع صاحب (پاکتان) نے تبطی توم کے اللہ (زیورات) کو مال غنیمت قرار دے کراس ممل کی تاویل کومستر دکر دیا ہے۔صاحب معارف القرآن نے سامری کا یہ قول نقل کیا ہے کہ سامری نے نی اسرائیل ہے کہا کہ یہ زیورات تم نے قبطی لوگوں سے مستعار لئے تھے اب وہ سب غرق ہو گئے اور وہ زیورات تمبارے پاس رہ گئے ، یہ تمبارے لئے طلال نہیں کیونکہ کفار سے جنگ کے وقت حاصل شدہ مال غنیمت بھی اس زمانہ میں مسلمانوں کے لئے طلال نہیں تھے '(معارف سورہ اعراف کا)

اس قول کا مطلب میہ ہوا کہ سامری میہودیوں کو دھوکا دینا جاہتا تھا کہ جن لوگوں کے سیہ زیورات ہیں وہ سب غرق ہو گئے ( حالا نکہ غرق ہونے والے فرعون اوراس کے کشکری تھے تمام مصری قبطی نہیں تھے )اس لئے تم اس مال کے جائز مالک ہو۔

مولانا آزاد کے دل میں جوتا ویل و تو جیہ آئی وہ مولانا پر البای تو جیہ کا القاءتھا مولانا کے کبی اور تحقیقی علم ہے اس تو جیہ کا تعلق معلوم نہیں ہوتا ۔ مولانا نے بائبل کے واقعہ کی کمل تر دید کی اور قرآن کریم کے لفظ من زیرتہ القوم (۸۷) کی تشریح کرتے ہوئے (ترجمان القرآن جلد دوم ۵۵۵) ککھا کہ زینت کے لفظ کی مھری قوم کی نبست ، ملکیت کی نبست نہیں ہے بلکہ دواج ورسم ہونے کی نبست ہے یعنی وہ زیورات مھری قوم (فرعونی قوم) کے مملوکہ نہیں تھے بلکہ ان کے قومی دواج میں داخل تھے جو یہود نے ان کی صحبت میں دینے کی وجہ ہے افتیار کر لئے تھے۔

مولا نا ابوالا کلی مودودی صاحب الجی تغییر میں الجی انفرادیت قائم رکھتے ہیں محراس واقعہ کی تغییر میں مودودی صاحب کے سامنے مولا نا آزاد کی پیروی کے سوا دوسری کوئی راہ نہیں تھی (تغییم القرآن مختصر میں ۵۰۵) مودودی صاحب کی تغییر مولا نا آزاد کی تغییر (ترجمان القرآن) سے پندرہ بیں سال کے بعد وجود میں آئی ہے۔ (ترجمان القرآن ۱۹۳۱ء تغییم القرآن ۱۹۵۱ء) اس ناچیز نے سابق تغییروں کے ممل حوالہ جات کے ساتھ مسئلہ کی تفصیل علاحدہ صفعون میں مرتب کی ہے۔ ہیں جہر ہیں جہر اللہ جات کے ساتھ مسئلہ کی تفصیل علاحدہ صفعون میں مرتب کی ہے۔ ہیں جہر ہیں جہر اللہ جات



#### ایڈیٹر کے نام ترجمان دارالعلوم جدید

### مراسلات

كرمي!

راتم نے اپ مضمون " ببود پر خیانت کا اثرام " (شائع شدو تر جمان دارالعلوم جدید ما وجولائی ۲۰۰۳ م) می زینة الفوم کی توجید جومولا تا آزاد نے کی ہا اسالہا می توجید سے تجیر کیا ہے لیکن یکی داقعہ مور دا عراف میں بھی بیان کیا گیا ہے اوراس میں بیآ یت فدکور ہے: و اتسخد فوم موسی من بعدہ من حلبهم عجلا (اعراف:۱۲۸۱)" اورموی کی قوم نے اس کے چیچے اپ زیورات ہے پھڑ ابنالیا۔" اس آیت می حلبهم کی خمیر هم کا مرجع داضح طور پرقوم موی قرار پاتا ہے اور تو م فوری ہے۔ یقینا مولاتا آزاد کی نظر سے بیآیت گزری ہے قرار پاتا ہے اور تو م فوری سے مستعار لینے کے منہوم کی تر دید بوتی ہے۔ یقینا مولاتا آزاد کی نظر سے بیآیت گزری ہے اور ای آئے دیت القوم (ط دے ۸۸) کی تشریح کی ہے۔ مولاتا مرحوم اس آیت کا اپنی تشریح میں حوالہ دیتا بھول گئے ،ای لئے راقم کو البای توجیہ کے الفاظ لکھنے پڑے۔ لیکن تعجب ہے کہ مغرین نے اس واضح آیت کے باوجود مستعار لینے کی تشریح ایک کو وایت کے مطابق کی ہے۔

(مولانا) اخلاق حسين قاسي

حري!

تر جمان دار المنفوم برابرل ربا ہے اور ماشا ، الله مضامین کا معیار خوب سے خوب ترکی طرف گامزن ہے۔ آپ کے اداریے بھی شبت منویت کے حال ہیں۔ جولائی کے شارے میں مولا نا اخلاق حسین قامی صاحب نے مولا نا زیدا بوالحسن مجددی مرحوم کے مقدمہ کے جواب سے متعلق علاء سے استغساد کیا ہے ، راقم سطور کے خیال میں سے کا رخیر مولانا

موصوف خودانجام دیں تو بہتر ہے۔ سردست میبال میرے پاس القول الجلی کانسخینیں ہے وہ مقدمہ پہنے میبال وہال سے سرسری نظرے گزرا ہے۔اصل مسئلہ اس مقدمہ کا بی نہیں بلکہ حضرت شاہ ولی اللہ کے علوم کی کال تشریح وتو ضیح کا ہے، مولا نازید ابوالحسن کے جس فقر کا حوالہ دیا حمیا ہے اس میں کہا حمیا ہے کہ شاہ ولی اللہ کوگر د ہ اسا عمیلیہ د بابیہ ، فیرمقلدین اور الل حدیث نے تحریفات و تزویرات کر کے اپنے عوام کے سامنے پیش کیا ہے ،مولا نازید نے و بابیہ،غیرمقلدین اور اہل مدیث کوتمن فرقے بتایا ہے حالانکہ وہ ایک ہی فرقہ ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ عالم عرب کے اکثر و ہاسین امام احمد بن منبل عقبع میں جن کے ذہب کی نمیادا حادیث رسول پر ہے۔محمہ بن عبدالوباب بھی منبل المسلک میں وہ شاہ ولی اللہ ے ہم ع**عز تنے ہاں ان کی عمر کافی طویل رہی ، دونوں نے تو حید اور ک**تاب دسنت کی طرف رجوع کی دعوت دی کیکن حکمی طور پر حضرت شاہ ولی اللہ کا دائر ہ کا ربہت وسیع وعریض ہے۔ بریلو یوں کا المیدیہ ہے کہ جو شخص یا گروہ ان کے فریم میں بورى طرح نئنبيں ہوتا فورااس پر و بابيت كاليبل لكاديتے ہيں ، دوسرے مولا تازيد ابوالحن مجد دى كوخالص بريلويت كا تر جمان مجمنا بھی شاید سی خبیں، غالبان کانسی تعلق مصرت مجد دالف ٹانی سے ہے اور مصرت مجد د صاحب شرک و بدعت كے مف اول كے قاطع وقامع رہے ہيں ، انبول نے لكھا ہے ( مارانصوص بايد نافصوص ) يعنى ہميں قرآن وحديث كے نصوص حامييں شيخ ابن عربي كي فصوص الكم نبير - ببر حال شاه صاحب شرعي علوم وروايات كے ساتھ ورايت اور روحاني علوم والدار کے مجمی حال رہے ہیں اس لئے ان کے بارے میں کلام کرنے کے بھی کوشوں کا جائز ووا حاطہ ضروری ہے۔ نیوض الحرمین، انغاس العارفین اورالقول الجلی وغیره شاه مساحب کی دوسرے درجہ کی تصانیف ہیں۔القول الجلی میں لمغوظات میں جنہیں ان کے عزیز شاگر دین عاش پہلتی نے جمع کیا ہے ظاہر ہے لمفوظات عمو ماذ مددارانہ کلام پر مشتل نہیں ہوتے ہیں اور روایت کرنے میں مجی فرق واقع ہوسکتا ہے۔ شاوصا حب کی اول درجہ کی تصانف جمة الله البالغه ،العبيمات الالهيه ،البدور البازنة ،الانصاف في اسباب لا ختلاف ،ازلة الخفا ، وغيره بين مولا ،عطا ، الرحمٰن قامي صاحب كے سمنار کے مقالے شائع ہو جا کمیں تو شاید شاہ صاحب ہے متعلق مجھ وقیع لٹریجر سامنے آئے ورنہ جس تحقیق وقد قیق ہے انکارولی اللی کے مطالعہ و تجزیر کی ضرورت ہے اس کاعشر عشر مجی امجی عمل میں نہیں آیا۔ سی عظیم شخصیت کا مطالعہ کرتے وتت جہاں اس کے افکار وخیالات کی روح واساس تک مہنچنے کی کوشش کی جاتی ہے، وہاں یہ بھی کموظ رکھا جاتا ہے کہ عمید بہ عہدان کے افکار میں کیا تبدیلی آئی اور آخری دورکی آرام کیا ہیں الم غزال کے بارے میں محققین نے اس کا لحاظ رکھا ہے۔ میلے اور دوسرے درجہ کی تصانیف کی مثال یہ ہے کی امام بخاری نے اپنی میں میں روایات کی محت کا جو معیار مقرر کیا ہےان کی دیکر تصانیف میں اس معیار کا التزام ہیں ہے ای طرح القول الجلی کے مندر جات و و مرتبہ ہیں رکھتے جوجمة الله اور المهيمات كے مضامين ركھتے ہيں مبر حال مولا الفلاق حسين قامى فيرداس موضوع پر خامه فرسائى كريس و بہتر ہے۔ ( وُ اكثر ) خليل الرحمٰن راز

دودتط

# یہود بول پرشری احکام کی سختی کامسکلہ شاھان دلی کی تحقیقی دائے

تغیر کیر اور روح المعانی میں (سوائے ابن کثیر کے ) بیہ تینوں با تمی سور ، بقر ، کی آخری آیات کی تغییر میں بیان کی گئی ہیں۔علامہ ابن کثیر نے بنی اسرائیل کا حوالہ دیے بغیر اجمال کے ساتھ یہ لکھا ہے۔ لا نسک لفنا من الأعمال الشاقة و إن أطفناها کما شرعته للأمم الماضية تينی الساقہ و بن أطفناها کما شرعته للأمم الماضية تينی الساقہ و بنایا ہمیں ان بخت المال کا مكف نہ بنا جس طرح بچپلی امتوں کو بنایا گیا اور و ، ان المال کے طوق و سلام می گرفتار ہوگئیں۔

اس مسئلہ بر نصیلی بحث کرنے ہے بہلے اجمالی طور پریدواضح کرنا ضروری ہے کہ دھنر ہیں ولی اللہ، شاہ رفیع الدین صاحب اور شاہ عبد القادر صاحب (شاہان دلی) اس تغییر ہے متفق نظر نہیں آئے کہ خدا کی طرف ہے کی دور میں بھی لوگوں کو اعمال شاقہ اور عبادات شدید ، میں ڈالا گیا۔ جہاں کہ نہ کورہ تین باتوں کا تعلق ہے تو ظاہر ہے کہ یہ تینوں تھم نہ تو کمی صحیح حدیث ہے منقول ہیں اور نہ تقل و شہم کے مطابق ہیں اور نہ تو راق میں ان کا کوئی تذکرہ ملتا ہے۔ اس کے باوجوداس بات کی اتی شہرت ہے منظون میں اور نہ تو راق میں ان احکام شاقہ کہ شاہ صاحبان کے بعد تمام اہل تراجم و تفاہر نے (سوائے صاحب تغییم القرآن کے ) ان احکام شاقہ کہ شاہ صاحبان کے بعد تمام اہل تراجم و تفاہر نے (سوائے صاحب تغییم القرآن کے ) ان احکام شاقہ

كوسلم كيا ہے اوران كے حوالہ سے يہود يوں كى تأفر مانيوں برروشن ڈالى ہے۔

اس ناچیز کے سامنے می تفسیری مسئلہ اسلام آباد کے ایک خطیب موالا ناراشد علی صاحب کے مکتوب پر آیا جس سے میں علوم ہوا کہ سعودی عرب کے بارے میں یہود و نصاریٰ کی ندمت سے متعلق آیات پر پابندی کی خبروں نے علاء پاکستان کے اندر بھی میرضوع کھڑا کردیا ہے۔

خطیب صاحب کے خصوصی توجہ دلانے پر حضرت شاہ عبدالقادر صاحب کے فیسری اجتہا دات کے ایک طالب علم کی حیثیت سے اس خاکسار کو یہ ضمون تحریر کرنے کی ضرورت پیش آئی ہے۔ سورہ بقرہ کی دعا کیں!

یے سلے کے سورہ بقرہ کی حسب فیل نے یہودیوں کی سلسل نافر مانیوں کی دجہ سے ان پر بعض خت احکام نازل کے سورہ بقرہ کی حسب فیل دعاؤں سے شروع ہوتا ہے: ربنا و لا تحمل علینا إصوا کما حملته علی المذین من قبلنا ربنا و لا تُحمّلنا مالا طاقة لنا به واعف عنا الخ (بقرہ ۲۸۱) الے پروردگار ما! مند برسر مابارگراں چنا نکہ نہادی آں رابر کسائیکہ پیش از ما مودند، الے پروردگار مایو مند برسر ما آنچ پرداشت آں نیست مارا (ترجم اردو) الے ہمارے پروردگار! ہمارے سر بر بارگرال ندر کے جیسا کرتو نے ان لوگوں پردکھا جوہم سے پہلے تھا ہے ہمارے پروردگار! ہمارے او پروہ (بوجھ) ندا اللہ جوہماری طاقت سے باہر ہے۔

شاہ رفیع الدین صاحب اور شاہ عبد القادر صاحب دونوں حفرات نے پہلے نقرہ ہو ' لا گئل' کا ترجمہ کیا' نہ اٹھوا ہم ہے وہ ہو جھ۔' بر ہے شاہ صاحب نے اصر کا ترجمہ بارگراں کیا ، یعنی مطلق رکھا، شری ہو جھ مراد نہیں لیا ، آپ کے صاحبز ادگان نے بھی بار اور ہو جھ کو طلق رکھا البت دونوں کے درمیان ایک باریک فرق کردیا ۔ یعنی ہو جھ نہ ڈال اور ہو جھ نہ آٹھوا۔ اور ہو جھ کو مطلق رکھا البت دونوں کے درمیان ایک باریک فرق کردیا ۔ یعنی ہو جھ نہ ڈال اور ہو جھ نہ آٹھوا۔ یقیم کے مطابق تراجم و تفاسر اردو (سوائے تفہیم القرآن کے) وجود میں آئی میں سب میں ان بنیادی تراجم کے بعد جتنے تراجم و تفاسر اردو (سوائے تفہیم القرآن کے) وجود میں آئی میں سب میں مشہور غیر مستندروایات کے مطابق ترجمہ و تفاسر اردو (سوائے تفہیم القرآن کے) وجود میں آئی ہیں ہو جھ (سخت ادکام) مرادلیا گیا اور دوسر نقرہ میں کو بی اور تقدیری مشکلات کی طرف اشارہ کیا گیا۔

شاہ صاحب کے تراجم کے بعد بہا اردوتر جمہ ذبی نذیر احمہ صاحب کا ہے، آپ نے اصرا کاتر جمہ احکام مخت کیا اور پھرمولا ناتھانوی نے اسے خت تھم کردیا۔مولانا آزاد نے اجمال اختیار کیا

اورلكها" بندشول اور كرفتاريون كابوجيه (ترجمان اول ٢٤٩)

مولا نا ابوالاعلى صاحب نے دونوں آیات میں الحل والحل ( فعل ثلاثی محرداور مزید فیہ ) کے ترجمين بوجداوربار كے مطلق الفاظ تحرير كئے ميں اور تشريحي حواثي ميں اے واضح كرديا ہے كداس بوجھ ے آز مائٹوں اور مشکات کابوجیمرادے، لکھتے ہیں:-

تیری راه میں ہارے بیش روؤں کوجن آ زیائٹوں اور زبردست ابتاا وک ہے گزرتا پڑاان ہمیں بیا، ہم برمصائب کا تنابی بوجد ذال جے ہم سبار کیں (۹۵) شاه عبدالقادرصاحب كي وسيع النظرى:

دونوں بھائیوں کے تراجم میں جو بار کے فرق نظر آر باہاس میں اس ناچیز کی رائے ہے ہ كراصل اجتهاد شاه عبدالقادر صاحب كاب شاه رفيع الدين صاحب في اين محاكى كى بيروى من ايخ ترجمه مي اے اختيار كيا ہے كونكه شا عبدالقادرصاحب كاترجمه يباله ہے۔ اگر جدونوں بھائى فہم قرآن میں مہارت رکھتے ہیں لیکن بورے ترجمہ کے اندرجوں سے انظری شاہ عبدالقادرصاحب کے ہاں ملتی ہے ای میں ٹاہ صاحب منفرد ہیں۔

شاہ عبدالقادرصاحب نے اس سئلہ معلق قر آن کریم کی دوسری آیات کوبھی سامنے رکھا ے جیبا کہ ثاہ صاحب کا عام معمول ہے، حضرت ثناہ صاحب کسی مسئلہ ہے متعاق تمام آیات کو پیش نظر رکھتے ہیںاور بھرایک آیت کامغبوم بیان کرتے ہیں۔

اب اس ملد ب متعاق تمام آیات برالگ الگ فور سیخ ادر بدد کھنے کداس مسلا سے متعاق تمن آیات قرآن کریم می واقع میں اور ان میں کے کسی آیت کی واضح والت اس نظریہ برموجود بیں بك خداتعاتى في بود براحكام ثاقة نازل كركان سايى ناراضكى كامظابر وكيا-

آل عمران مِن تحريم يعقوب عليه السلام كاتذكره:

كُـلُ الطُّعَامِ كَانَ حِلَّا لَبَنَى اِسْرَ آءِ يُلَ اِلَّا مَا حَرُّمَ اِسْرَ آءِ يُلُ عَلَى نَفْسِهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُنَوَّلَ التَّوْرَاةُ قُلْ فَاتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِنْ كَنْتُمْ صَدْقِيْنَ (آل عران ٩٣) يهودعا انت اعتراض کیا کداسلام نے کھانے یہے کی بعض ایسی چیزوں کو حلال کردیا جو بچھلے رسولوں کے عبد میں حرام تھیں۔ قرآن کریم نے اس کا جواب اس آیت میں بددیا: یعنی کھانے منے کی بیراری چیزیں جوشرایت اسلای میں حلال ہیں وہ سب یہود بنی اسرائیل کے لئے حلال تمیں البتہ بعض چیزیں ایسی تمیں جنہیں

حضرت بعقوب عليه السلام نے بطور نذرا بنا و پرحرام کر لی تھیں تو را ق سے پہلے بھران کی اولا دیہود نے بھی ان چیزوں کو اپنے لئے حرام قرار دے لیا۔

یے حرمت یہود کی اپنی خود ساختہ تھی، تو را ق کے اندر موجود نہیں ہے۔ اے یہود! تو را ق اٹھا کر دکھے لو، اگرتم سے ہو، ان چیزوں میں اونٹ کا گوشت اور دودھ شامل تھا۔ تاریخ سے یہ علوم ہوتا ہے کہ مہلے تو اولا دیعقو ب نے اپنے باپ کی نذر اور منت کی بیروی میں ندکور ، چیزوں کو مملی طور پر چیوڑا، پھران کے فقہا ، نے ان چیزوں کی حرمت کو اعتقادی طور پر حرام قرار دینے کے لئے تو را ق کے اندر تحریر کر دیا۔

اس صورت (تحریم یعقوب) کوتریم خداوندی نبیس کبا جاسکتا، البته اس بباوت، یمها جائے کہ خدا تعالی نے تورا قیس ببود کے اس تصور اور طرز ممل کی تر دیز بیس کی بلکہ سکوت اختیار کیا اور قرآن کریم میں اس کی تردید کی گئے۔ اس سکوت کے لحاظ ہے اس تحریم الی کی تردید کی گئے۔ اس سکوت کے لحاظ ہے اس تحریم الی کی آیات:

قر آن کریم میں یہود پراعمال شدیدہ کے وجوب اور طیبات کی حرمت ہے متعلق سورہ نساء (۱۲۰) میں اجمال کے ساتھ اور سورہ انعام (۱۳۷) میں تنصیل کے ساتھ تذکرہ کیا گیا ہے۔ سورہ نساء (۱۲۰) کی اجمالی آیت:

فَيِظُلْمِ مِنْ الَّذِيْنَ هَادُوْا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيْبَ اُحِلَّتُ لَهُمْ وَبِصَدُهم عَنْ سَبِيْلِ اللهِ كَثِيْراً ٥ وَ اَخْدَهِمُ الرَّبُوا وَ قَدْ نُهُوْا عَنْهُ وَ اَكْلِهِمْ اَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَ اَعْتَدْنَا اللّهِ كَثِيْراً ٥ وَ اَخْدَهِمُ الرِّبُوا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَ اَكْلِهِمْ اَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَ اَعْتَدْنَا اللّهِ كَثِيْراً ٥ وَ اَخْدُهُمْ عَذَابًا اللّهُمَا ٥ يعن اللهِ يَعْلَى اللّهُ مِن الرَّالِ اللّهُ مِن الرَّالِ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن الرَّالِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

سور وانعام كالفيلي آيت:

وَعَلَى الْذِبْنَ هَادُوْا حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَغَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ مُعُوْمَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظُهُوْرُ هُمَا أَوِ الْحَوَابَآ أَوْمَا خَتَلَطَ بِعَظْمِ وَ ذَلِكَ جَزَيْنَهُمْ بِبَغْيِهِمْ وَيَا لَا مَا حَمَلَتْ ظُهُوْرُ هُمَا أَوِ الْحَوَابَآ أَوْمَا خَتَلَطَ بِعَظْمِ وَ ذَلِكَ جَزَيْنَهُمْ بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَدِقُوْنَ (سور وانعام) النآية من ال پاک چيزوں کاذکرکيا گيا ہے جن کی طرف اشار وسور هنا می آيت (۱۲۰) می کيا گيا ہے ۔ يعن اور جم نے ال يہوديوں پر جرناخن والے جانور حرام کرويے اور گائمي اور بحري کی جی اور الله کی آنوں میں ہوتی ہے يا ہُدی اور گائمي اور بحري کی جی اور جم الله کی جوان کی چيھے اور ال کی آنوں میں ہوتی ہے يا ہُدی

کے ساتھ ملکی ہوتی ہے وہ خلال رہی۔ بیسز اتھی ان کی سرشی کی اور ہم بالکل سے ہیں۔

ظاہری مغبوم کے اعتبار سے یہ تحریم شری معلوم ہوتی ہے کیونکہ اللہ تعالی فر ماتا ہے کہ ہم نے یہود پر پاکیز ، چیزیں جرام کیں ، لیکن ای کے ساتھ بطور سزا (بب غیہ م) کی قید لگا کرتر یم کے مغبوم میں عارضی اور وتی کا تصور بیدا کر دیا حقیق تحریم دائی ہوتی ہے ۔ علاء کے ایک طبقہ (مولا نا تھانوی) نے ای عارضی تحریم کے مطابق ان آیا ہے کی تخریم اگر چائی اور فی نفسہ ہوتی تو آخری شریعت عارضی تحریم کے مطابق ان آیا ہے کی تخریم کی ہے یہ تحریم اگر چائی اور فی نفسہ ہوتی تو آخری شریعت ارتر آن کریم) میں بھی قائم رہتی ۔

مولا ناتھانوی کی تشریح یہ ہے:

سوان چیزوں کی تحریم فی نفسہ مقصود نہ تھی بلکہ ان کی شرار کُت کے سب ہم نے ان کو بیسزاد ک (بیان القرآن) مولا ناعثانی کے الفاظ بیہ ہیں کہ وقتی مصلحت سے بعض چیزیں عارضی طور پر بعض اقوام پر حرام کی جا بچکی ہیں (۱۹۲) تکوین تحریم کی رائے:

عارضی تحریم شری کے ذکورہ نظریہ کے مقاباہ میں عاماء کے ایک طبقہ کی رائے یہ ہے کہ ان

آیات میں جس تحریم کا ذکر کیا گیا ہے وہ تحریم تشریعی نہیں ہے بلکہ تحریم تکوین اور تحریم تقدیری ہے۔ یہ

رائے اس طبقہ کی ہے جس کے سامنے تو راق کی بیتاریخ ہے کہ ان جانوروں کی حرمت دوسری صدی

عیسوی میں ہوئی، جب موجودہ یہودی شریعت کی تدوین یہودی عالم (ابی) کے ہاتھوں کمل ہوئی اور
توراق اینے محراہ فقہاء کے ہاتھوں تحریف کا شکار ہوئی۔

بھراس صورت میں قرآن کریم نے اس مصنوی حرمت کو اپی طرف کیے منسوب کیا؟ امام ابن کثیر (وفات ۲۵۷) نے اس تاویل کی وضاحت میں جوتقریر کی ہاس معلوم ہوتا ہے کہ امام فیکوراس دائے کی مخبائش بچھتے ہیں، فرماتے ہیں:

وهذا النحريم قد يكون قدريا بمعنى انه تعالى قيضهم لان تأولوا فى كتابهم وحرفوا وبدلواأشياء كانت حلا لا لهم فحرموها على انفسهم تشديدا منهم على انفسهم و تضييقا و تنطعا (ابن كثير جزءاول ٥٨٨) يتح يم تقديرى اور كوين باسمعن من كرالله تعالى في ان يهود برا يساوك (علاء يهود) مساط كردي جوان كى كتاب (توراق) من تح يفات كري اور حلال چزون كوان كے ليح ام ترارديدي -

پس ان علماء میہود نے اپنے او پر اور اپن تو م کے او پر ختی کی اور تنظی کی اور اپنے حق میں غلوہ تشد و کیا۔ میمال تک کہ خدا کی آخری کتاب قر آن تکیم نے علما ، میبود کی اس تحر ایف اور اپنے او پر اس و بن تشد و کودور کیا اور رسول آخر الز مال کے بارے میں فر مایا:

وبحل لهم الطیبات ویحوم علیهم الخبانت ویضع عنهم اصرهم والأغلال
التی کانت علیهم (اعراف ۱۵۷) یدرول تربی الله علیه ما ایال کتاب تمبارے لئے یہ تمام

پاکیزہ چیزوں کو حلال قرار دیتا ہے اور ناپاک چیزوں کی حرمت کا اعلان کرتا ہے اور تم نے اپ او پر جو مخت

احکام کابو جھالا در کھا ہے اے دور کرتا ہے اور تمبارے گلوں کے طوق گران تمباری گرونوں ہے نکا انا ہے۔
علامہ ابن کثیر نے بہل قتم کی حرمت (حضرت ایعقوب کی نذروالی چیزوں کی حرمت کو)

تشریعی حرمت ہے آجیر کیا ہے، اس معنی میں کہ اللہ تعالیٰ نے توراة میں اس خود ساخة حرمت کو ختم نہیں

کیا۔ توراة سے بہلے بنی اسرائیل میں کوئی با قاعدہ شرایت نہیں تھی، حضرت ابرائیم کی اوالا د کی اس شاخ میں بیان شاخ میں بیل شاخ میں بیل شاخ میں بیل میں کوئی با قاعدہ شرایت نیشر ایدت نہیں تھی، حضرت ابرائیم کی اس شاخ میں بیل کی اساق کی کے اندر بھی لمت ابرائیم کی اس شاخ میں بیل کمل شرایعت تھی۔

کمل شرایعت تھی۔

دوسری نسلی شاخ (اوا داسانمیل) میں رسول پاک مسلی الله مایدوسلم کنز راجه شرایات اسلام اور قرآن نازل ہوا، جو تو را قاور بھر انجیل کے بخی سوسال کے بعد نازل ہوا۔ قرآن خداکی مستقل اور دائنی شرایعت ہے، اس شرایعت میں حرام وحلال کا دائمی قانون نازل کیا گیا اور یہودیوں میں جاری حرمت کی تردید کی گئی۔

اس روید پر میرونے اعتراض کیا کر آن ملت ابرائی سے تعلق کا دعوی کرتا ہے گرجو جانور حضرت ابرائی سے حرام چلے آرہے ہیں ان کے حلال ہونے کا اعلان کررہا ہے۔ تر آن کو میرود کی اس مطابخ کی تروید کرنی ضروری تھی ،ای تروید میں حضرت لیتو ب کی نذراور منت والی تحریم زیر بحث آئی اور قر آن نے میرود کو اس حرمت سے نکلنے اور حلال و طیب چیزوں کے کھانے کی وجو ت وک اور قر آن پر ایمان المانے کے لئے آئیں بالما۔

مودودی صاحب نے خدا کی طرف ہے، یہود کو اس خود ساختہ تحریم پر تیموزے رکھنے کی مصلحت ان الفاظ میں بیان کی کہ اللہ تعالیٰ نے سزا کے طور پر انہیں اس غلط نہی میں مبتا رہنے دیا (سختسر مصلحت ان الفاظ میں بیان کی کہ اللہ تعالیٰ نے سزا کے طور پر انہیں اس غلط نہی میں مبتا رہنے دیا (سختسر مصلحت منہیم ۲۴۵) یہ تکوین تحریم کی ایک تبییر ہے۔

## تَسْيِنْ تَبْسُكُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ إِنَّا الْمُ 
#### شربعت آسانی، طاقت کے مطابق:

فداتعالی نے جس طرح آخری شرایت الی کی کتاب قرآن کریم کو ہدایت اور دوست کے اوصاف ہے متعف کیا ہے ای طرح ونیا کی پہلی شریعت اور پہلی قانونی کتاب قوراة کو بھی ہدایت اور رحمت کے اوصاف ہے یاد کیا ہے۔ وفسی نسختھا ہدی ور حمد (اعراف ۱۵۳) اور قوراة کی محرروں میں ہدایت اور رحمت تھی۔ اس رحمت کو زحمت میں بد لنے کا جرم بہودی علماء نے کیا قرآن کر یم نے ادکام الی کے بارے میں بدواضح اصول عام بیان کیا۔ لا یہ کلف الله نفسا الا و سعها (بقره) اللہ بتعالی کی شخص براس کی مقدار طاقت ہے زیادہ کوئی تھم واجب نہیں کرتا (شاہ ولی اللہ ) اور اللہ تعالی کی مختف پراس کی مقدار طاقت ہے زیادہ کوئی تھم واجب نہیں کرتا (شاہ عبدالقادر صاحب ) محراس کی انسان کو تکایف (شرعی ) نہیں دیتا محراس کی مختبات کی طاقت اور اختیار کے مطابق (مولانا آزاد) یہ اصول عام قرآن کریم میں بقرہ کے ملاوہ انعام (۱۵۲) میں اور اعراف عام کی روشنی میں اعراف (۳۲) میں نیا رکھ میں امت مسلمہ کوشر ایت اسلام کے آمان اور شیل ہونے کا یقین دالیا۔

روز و کے بارے میں کہا گیا: برید اللہ ان بخفف عنکم (نماء ۲۸) برید اللہ بکم البسر ولا برید بحم العسر (بقر و ۱۸۵) الله تم برآ سانی جا ہتا ہے دشواری نیم جا ہتا۔ المی وعیال کے تان ونفقہ کے بارے میں کہا گیا ہے لا یہ کلف اللہ نفسا الا ما اتاها (طلاق ۷) الله تعالی کی نفس یرنان ونفقہ کی اتن ہی ذمہ داری عائد کرتا ہے جتنا مال اس نے دیا ہے۔

جہاد کے بارے میں خلیفۃ اسلمین (بوا۔ لدرسول پاک) ہے کہا گیا فقاتل فی سبیل الله لا نکلف الا نفسك و حوض المو منین (نما ،۸۴) اے بی آبرا ، جی جباد کریں اور آب صرف ابی ذات کے ذمدوار میں ہاں مسلمانوں کو ترغیب ویں جہاد کی ۔ غرق قد مدورہ میں ہاں مسلمانوں کو ترغیب ویں جہاد کی ۔

#### غير تحقيقي موازنه:

تبعض عوای تغیروں (روح البیان) میں شرایات اسلامی اور شرایات توراق کے درمیان موازنہ کرتے ہوئے نبایت طلاق با تمی بیان کی تیں۔ جیسے تغیر روح البیان کے مصنف نے لکھا ہے شرایات اسلامی کے مقالبے میں توراق کے اندر جوخت ادکام ہیں وہ حسب ذیل ہیں:

(۱) پانی کے بغیر پاک نہ ہونا۔ یعنی تیم کرنے کی اجازت نہتی۔

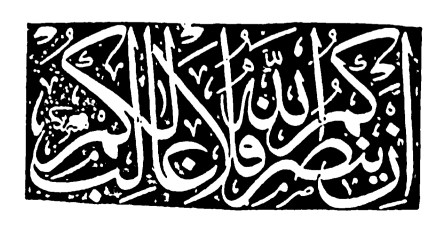


- (۲) دن رات میں بیاس نمازیں۔
- (٣) مجدكے ملاوہ نمازكى كى جگدادا نبيكى كى اجازت كانہ: ونا۔
- (٣) سونے کے بعدروزہ دارکے لئے کھانے بیٹ کی مانعت۔
  - (۵) بعض یاک چیزوں کی حرمت۔
  - (۲) دروازه برگناه گار کے گناه کاتح ریبونا۔

اس مصنف کواس بات کا شعور نہیں کہ شرایت اسلای اور قرآن کیم خدا تعالیٰ کی آخری شرایت ہاور حفرت مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم خدا کے آخری رسول ہیں۔ ای لئے اسلای ہدایات و احکام پوری قوم انسانی کی رہنمائی کیا ابدی نظام ہے جس میں حالات کے تقاضوں کے مطابات کمل آمکس آمانیاں ہیں بہولتیں ہیں ، زہمتیں ہیں ، ایتعینا یہ فضیات ہا اسلام کی لیکن یہ آمانیاں شرایت وی کے لئے ضروری نہیں تھیں تو راق کی شرایت ایک وقتی اور تو می (اسرائیلی) شرایت تھی اور اس میں اپنے حالات کے مطابق آسانی کا ضروری سامان موجود تھا۔

آج کی آسانیاں آج کی ضرورت ہے، و پکل نی سرورت نیمی تھی اس کئے ان آسانیوں نے سابق شریعت کا خالی ہونااس کانقص شارنیس ہوتا۔ ۱۰٬۲٬۲۰۲۰





# نبی معصوم ملی الله علیه وسلم کی طرف استغفار کی نسبت اور منفذ مین علماء نفسیر کی توجیهات

رسول معصوم سلی الله علیه وسلم کی طرف استغفار کی نسبت کا سئلة تغییر قرآن کریم کا اہم مئلہ ہے، اسلام کاعقیدہ ہے کہ حضرات انبیاء کرام گنا ہوں ہے محفوظ ہیں۔ پھر قرآن کریم ہیں ان حضرات کو استغفار کرنے کی ہدایت کا کیا مطلب ہے ؟ پہلے رسول اکرم سلی الله علیه وسلم کے مسئلہ کو لیجئے: قرآن کریم ہیں ایک جگہ سورہ محمد (۱۹) ہیں خدا تعالیٰ نے حضور کو اپنے گناہ کے لئے استغفار کرنے کا تھم دیا ہے اور ایک جگہ سورہ فتح (۱) ہیں حضور کے استخفار کا محل کی معافی کا اعلان کیا گیا ہے۔ سورہ نفر (۳) ہیں بغیر ذنب کے استغفار کا تھم دیا گیا ہے:

فَسَبِّخ بِحَدْدِ رَبُّكَ واسْتَغْفِرهُ إِنَّه كَانَ تَوَّابًا "اے بی پروردگاری حمدوثا کیجے اور استغفار کیجئے۔ بے شک وہ تو بہ قبول کرنے والا ہے۔ سورہ نیاء (۱۰۱) میں بشرابن ایر ق کی چوری کے واقعہ میں آپکو ہدایت کی گئی: واسْتَغْفِر الله اِنَّ الله کَانَ عَفُورًا رحیما "اے بی! آب استغفار کیجئے بے شک اللہ تعالیٰ بخشے والا مہر بان ہے۔ "دس میں بھی" ذنب" کا لفظ نہیں ہے اس واقعہ میں آپ سے بشیر کے تق میں چوری سے براءت پر سرسری تاثر است ظاہر ہو گئے تھا اس واقعہ میں آپ سے بشیر کے تن میں چوری سے براءت پر سرسری تاثر است ظاہر ہوگئے تھا اس لغزش سے استغفار کا لفظ بھی ہے۔ اور ذنب کا لفظ بھی ہے حضرات مغسرین نے ان آیات میں استغفار ذنب کی مختلف تا دیلیں کی جیں اور ان آیات کو اشکال سے بچایا ہے۔

امحاب تراجم نے خواہ فاری والے ہوں یاار دووالے ان دونوں لفظوں کالفظی ترجمہ کیا ہے اورمنسرین کی تادیلات کے مطابق تاویلی ترجمہ کرنے سے احتراز کیا ہے، البتہ تاویلی ترجمہ

## 

کرنے بیل بریلی کے مشہور عالم مولا نا احمد رضا خانعا حب منفرد ہیں ، تفصیلی بحث آھے آری ہے۔

وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ اصحاب تراجم حضرات محشر (شاہ صاحبان) قرآن کریم کے عام

اسلوب کا احترام قائم رکھنا چاہتے ہیں اور قرآن کریم کے وجوہ اعجاز ہیں اس کے بلیخ اسلوب کلام

میر کی اہمیت ہے، اردومنسرین ہیں مولا نا ابوالکلام آزادؓ نے تر جمان القرآن ہیں قرآئی اسلوب

کی اہمیت پرخصوصیت کے ساتھ بحث کی ہے اور آیات اللی کی تشریح میں اسلوب کلام کی بڑی

رعایت کی ہے۔ یہاں تک کہ بعض اہم آیات کی تفریح میں اسلوب کلام کے مقابلہ میں مفسرین قد ماء

کی بعض تاویلات کو نظر انداز کردیا ہے اور ای وجہ ہے ہمارے قد یم علاء مدارس کو مولا تا کی تفریح

تر جمان القرآن سے شکاءت بیدا ہوگئی ہے۔ یعنی قرآن کریم نے ان دونوں لفظوں کو شروع ہے آخر

تر جمان القرآن سے شکاءت بیدا ہوگئی ہے۔ یعنی قرآن کریم نے ان دونوں لفظوں کو شروع ہے آخر

تک ان کے لغوی معانی میں استعمال کیا ہے اور لفظ مغفرت واستغفار کناہ کی معانی طلب کرنے اور لفظ ذنب گناہ و خطاء کے معانی ہیں استعمال کیا ہے اور لفظ مغفرت واستغفار کناہ کی معانی طلب کرنے اور

اکابر الشری اس التزام کوان آیات میں باتی رکھا ہے یہ اکابر الشرجی بات پر شنق نظر آئے ہیں اسے قرآن فہی کے معاملات میں سند کا درجہ حاصل ہوتا ہے ان حضرات کے تراجم حسب ذیل ہیں \_ وآ مرزش طلب کن برائے گنا ہان خود و درجق مردان مسلمان و زبانِ مسلمان (شاہ ولی اللہ)

اور بخشش ما تک واسطے گناہ اپنے کے اور واسطے ایمان والوں کے اور ایمان والیوں کے (شاہ رفع الدین)

اور معافی ما تک اپنے گناہ کے واسطے، (شاہ عبد القادر) ڈپی نذیر احمہ نے معافی ما تکنے اور اپنے گناہوں کے الفاظ تحریر کئے ، مولا تا تھانوی نے اپنی خطاء کی معافی تکھا اور مودودی صاحب نے اپنے قصور کی معافی تحریر کیا۔ فاری کے پہلے مترجم علامہ جرجانی نے گناہ کی جگہ عربی لفظ زلت استعال کیا اور تکھا:'' آ مرزش خود برائے زلت خود'' زلت کا لفظ قرآن کریم نے معزت آ دم وحوا کے بارے میں استعال کیا فاز لھا الشبطان عنها (البقرة)

ای جگہ زلت کا ترجمہ بلغز انید کیا، جرجانی نے بھی اور شاہ ولی اللہ نے بھی، بلغز انید کا ترجمہ الدین اور شاہ عبد القادر صاحب نے ڈگایا (ڈگمگایا) لکھا، اور موالا نانذیراحمہ

## 金馬の本株株は金馬の本株株は金馬の

نے لکھا، انکو دہاں ہے (بہلا مجسلا کر) اکھاڑ دیا (لینی جنت سے نکلوادیا) مولانا تھانوی نے لکھا، مجر لغزش دیدی شیطان نے آ دم وحوا وکواس عیش ہے جس میں وہ تھے''

زلت کا لفظ لا کر قرآن کریم نے یہ بتایا کہ آدم وحواء نے تصدا کوئی خطانہیں کی بلکہ خیطان نے انہیں ڈگر گادیا۔ ہندی میں ڈگر کے معنی قدم کے ہیں، ڈگر مگ کے معنی ہیں: لڑ کھڑا دیا، جگہ کے جبکہ کردیا اصلی جگہ سے سرکا دیا۔ "مولا تا آزاد نے لکھا، شیطان نے ان کے قدم ڈگرگادیے اور مودودی صاحب نے لکھا:" ہمارے تھم کی ہیردی سے ہٹادیا۔"

عاصل پیر کہ ذنب (ممناہ وخطاء) سے زلت (ڈممگانا) کا لفظ ملکا ہے اور اسمیس مضبوط ارادہ خطاء نہیں ہے بلکہ بحول اور چوک ہے،اور حضرات انبیاء معصومین ہے بشری تقاضے کے مطابق بحول چوک کا صادر ہوناممکن ہے بلکہ یہ بحول چوک فطرت انسانی کاحسن و جمال ہے۔ یہ بات بھی واضح رہے کہ نبی ورسول کی لغزش کا تعلق نفسانی خواہشات اورسفلی جذبات سے نہیں ہوتا بكد ذہنی اور فكرى لغزش سے ہوتا ہے۔حضرت آ دم عليه السلام كو جنت كے پھل كی خواہش نے لغزش میں متلانہیں کیا بلکہ مجرۃ الخلد (چنت کی دائمی زندگی) کی آرز و نے آمادہ کیا اور شیطان نے دوام وبقاء كي آرزوآدم كاندر پيراك: مَلْ أَدُلْكَ عَلَى شَمَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَىٰ (١٢٠) ''اے آ دم! کیا میں تنہیں وہ کھل نہ بتا دُل جو تنہیں موجود ہ قرب حق کی حالت میں ہمیشہ قائم رکھے اور تہیں یہاں سے نکالا نہ جائے جسکا اندیشہ ہے اور تہہیں تمہاری دائی شان وشوکت ہمیشہ حاصل رہے ابلیس جانتا تھا کہ نبی ورسول کی بشریت پر ملکیت اور جسما نیت پرروحا نیت کا غلبہ ہوتا ہے،اس لیے نی ورسول کی نفسانی خواہشات کو بحر کا ناممکن نہیں حضرات انبیاء علیہ السلام کی زند میون میں لغزش وڈمم کا ہٹ کے جو دا تعات ملتے ہیں ان میں نفسانی اور سفلی خواہشات کے غلبہ کا کوئی واقعہ منقول نبیں الجیس نے حضرت آ دم کے اندریہ وسوسہ ڈالا کہ خداِ تعالی تمہیں اس مقام راحت ہے ا کے نہ ایک دن نکالے کا اور تمہیں زمین کی تکلیف بحری زندگی میں پہنچادے گا، مفرت آ دم کی زلت كامغبوم قرآن كريم في سوره طه (١١٥) من واضح كرتے ہوئے كها: وَلَفَدْ عَهِدْنا إِلَى آدمَ فَنَسِى وَلَمْ نَجِدْلَهُ عَزْمًا "اورجم نے آ دم كوتا كيدكردى تحى كد جنت كاس كچل سے دورر منامكر آ دم ہے بحول ہوگئ اور ہم نے آ دم کے اندر گناہ اور نا فر مانی کا پخته ارادہ نبیس پایا۔' سے تصد اور

## (山北) 李珠珠 (19) 李珠珠珠

ارادہ کی کمزوری انسانی فطرت ہے، حضرت ثناہ صاحب نے اس فقرہ کا ترجمہ خوب کیا یعنی: ''ہم نے اس میں پچھ ہمت نہ پائی۔''

یعن آ دم ہماری ہدایت پر ہمت اور حوصلہ کے ساتھ قائم ندرہ سکا۔ اور آ دم مستقل مزاجی کا شوت ندد ہے سکا، جلد بازی کر کمیا اور البیس کے ببکانے میں آئی اور بیجلد بازی اور مستقل مزاجی ہے محروی اس کی فطرت ہے۔ و کان الإنسان عُدو لا (اسراء، ۱۵) انسان جلد بازے ، جلد کار ہے، أتا ولا ہے اور بیجلد بازی اس کے خمیر میں شامل ہے۔ 'بہر حال زلت کا لفظ علامہ جرجانی نے استعال کیا ہے گر حفرات شاہانِ و ہلی کے تراجم میں گناہ ہی کا لفظ ملت ہے۔

#### "شامان دېلى" كاسلك د نداق!

حفزات دہلی نے ان آیات استغفار کومشہور اشکال (عصمت نبوت پرحرف) ہے بچانے کی غالباضرورت اس لیے بہتر ہم کے قرآن کریم نے مطلق دعا کوعبادت قرار دیا ہے ،خواہ وہ دعا ورزق وروزی کی ہویا معانی محناہ کی ،معانی محناہ ایک بندہ معموم عن الخطاء کی طرف ہے ۔ بے تصورا گر قصور دار بن کرسوال کرم کرتا ہے تو اس کی بیرعبادت بروا درجہ رکھتی ہے ،قصور وار بندہ کی دعاء کرم کے مقابلہ میں ۔

#### د عاضر ورت بھی ،عبادت بھی

سورہ مومن (۲۰) میں فرمایا گیا: فال رَبُکم اذعُونِی اَسْتَجِبْ لَکُمْ إِنَّ الَّذِیْنَ اَسْتَجِبْ لَکُمْ إِنَّ الَّذِیْنَ الوگو! تمہارے پروردگار نے تھم دیا ہے کہ بجھے پکارو، جھے سے ماگوکہ میں تمہاری پکار پر بہنچوں اور تمہاری دعا ، کو قبول کروں ، بے شک جو لوگ میری عبادت (دعاء) سے تکبر کرتے ہیں وہ بہت جلدی دوزخ میں ذکیل وخوار ہوکر داخل ہوں کے ۔'اس آیت کر محمد میں دعا ، کوعبادت قرار دیا گیا ہے اور تکبر کی ندمت کر کے یہ بتایا گیا ہے کہ اپنے مالک غنی سے ایک تحاج وفقیر بندہ کا سوال کرنے سے اعراض کرنا، اسے عار بجھنا بدترین بنم کا غرور و تکبر ہے جس کی سراعذاب دوزخ ہے۔

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ہے منقول ہے. ''الدعا، هو العبادة" نم قرا هذه الآبة دعا عبادت ہے، خداکی بندگی ہے پھرآپ نے فدکورہ آیت کی علاوت کی۔

قرآن کریم نے اعلان کیا: یَاآیها النّاسُ اَنْتُمُ الفُقَرَاءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُوَ الغَنِیُ السَّعِیْدُ (فاطر ۱۵) "اے لوگوائم تمام کے تمام خدا کے تماج ہوا وراللہ تعالی عنی اور قائل حمدوثنا ہے بندہ کناہ گاری وعاء ان کی ضرورت بھی ہے اور عبادت بھی اور رسول معموم کی وعاء ان کی ضرورت نہیں بلکہ فالص عبادت ہے اس لیے بندہ عاصی کی وعاء وعبادت سے بندہ معموم کی وعاء وعبادت سے بندہ معموم کی وعاء وعبادت راستغفار) کا ورجہ بہت بڑا ہے۔

پغیرگناہوں ہے معصوم ہوتا ہے لیکن پغیر کی بشریت خدا کی الوہیت کے مقابل میں خود

ایک کر وری اور احتیاج ہے اور پغیراس ہے محفوظ رہنے اور ہر حال میں خدا کے فضل وکرم ہے ہمرہ مند ہونے کی دعاء کرتا ہے ، بھی استعفار ہے ۔ دوسرے الفاظ میں خدا نے انسان کو اپنی صفات جمال وجلال کے ظہور کے لیے پیدا کیا ہے ، انسان سے قصور ہوتا ہے اور وہ قصور وار خدا ہے معافی کی درخواست کرتا ہے پھراس کے جواب میں خداکی صفات غفاری اور ستاری کا اس بندہ کی ذات پرظہور ہوتا ہے ۔ معصوم پنیمراگر گناہ گاری طرح گناہ گاری کے تصوارت کے ساتھ خدا سے عفوہ کرم کی درخواست نہ ہے۔ معصوم پنیمراگر گناہ گاری طرح گناہ گاری کے تصوارت کے ساتھ خدا سے عفوہ کرم کی درخواست نہ کر ہے تواس کی ذات خداکی صفات غفاری اور ستاری (پردہ بوٹی) کے ظہور سے محروم کی درخواست نہ کر ہے تواس کی ذات خداکی صفات غفاری اور ستاری (پردہ بوٹی) کے ظہور سے محروم دے۔

بندہ معصوم جب تو اضع وعاجزی کا اظہار کرتا ہے تو اس کے جواب میں خداکی صفت کریائی اس پرظہور کرتی ہے اور اس کے درجات بلند ہوتے ہیں اس حدیث کا بہی مطلب ہے۔ من نواضع للہ رفعہ اللہ جو محض عاجزی اختیار کرتا ہے اللہ کے لیے تو اللہ تعالی اس کے درجات بلند کرتا ہے۔ یہ صفت کریائی کاظہور ہے۔ بہر حال استغفار مغفرت طبی ہے، رحمت طبی ہے، اس لحاظ ہے استغفار معصوم اس کی عبدیت کے جذبہ کی غذاء ہے۔ حضور بلائے دعا کرتے تھے:
اللہم احملنی فی عبنی صغیرا و فی اعین الناس کبیرا (حدیث) ''خداوندا مجھے اپن یعنی میری نظروں میں جمونا بنائے رکھ اور عوام کی نظروں میں میری بڑائی تائم رکھ۔ کیونکہ میں تیرارسول ونمائندہ ہوں، مجھے تیراپینام لوگوں کے دلوں میں اتارتا ہے، ریکام میرے اثر درسوخ سے ہوگا۔

مفسرین سلف کی توجیہات امام فخرالدین رازی (وفات ۲۰۲ھ) نے اپی تغییر میں اس مسئلہ پر توجہ کی اور اس اشکال کودورکرنے کے لئے مختلف تاویلات نقل کیں۔ان کے بعد علامدابن حزم ایمکنی (۲۵۳) نے اپنی کتاب الملل وانتحل میں اور قاضی عیاض مالکی نے اپنی مشہور کتاب سیرت (شفاء) میں اس اشکال کودورکیا۔ ملادوست محمد کا لمی کی تخذ الا خلاء اس موضوع (عصمت انبیاء) پرایک خاص کتاب ہے۔

ان تاویلات کا ظلامہ یہ ہے: (۱) ذنب سے مراد ترک اوٹی اور ترک افضل ہے اور مشہور تول ہے کہ حسنات الا برار سیآت المقر بین یعنی اہل تقرب کی لفزشیں اہل تقوی کی نیکیوں کے برابر ہیں۔ اس تاویل کی تشریح ہے کہ نی معصوم کا ذنب کوئی اخلاتی یا نہ ہمی گناہ نہیں بلکہ نی معصوم کا تصور ان کی شان اطہر کے مطابق سعادت کے مقام اعلی اور مرتبہ ارفع کے مقابلہ ہمی مقام عالی اور مرتبہ ارفع کے مقابلہ ہمی مقام عالی اور مرتبہ رفیع پڑھیرتا ہے اور یہ وقوف فطری بات ہے۔

راہ سعادت وتقرب میں ارتفاء وعروج بندرت کا ہوتا ہے عالی سے اعلی اور دفیج آرفع کی طرف پیش قدی ہوتی ہے۔ اس پیش قدی میں نی معصوم کو استغفار کرنے کی ہدا ہے دے کرائ طرف توجہ دلائی جاتی ہے کہ ہرگز ری ہوئی منزل کو پستی تصور کر کے اس کی منزل کی بلندی کی طرف عروج حاصل کرنے کی جدوجہ جاری رہنی چاہیے یہ تصور حضرات انبیاء کے اندر عاجزی اور تواضع کے احساسات پیدا کرتا ہے، عروج وارتفاء کی راہ میں غرور و تکبر کا اونی احساس مجمی نقصان دہ اور راہ ارتفاء میں رکاوٹ بنتا ہے۔ یہ محضر عدی نے اس توجیہہ کی طرف اشارہ کیا ہے:

عامیاں از مناہ توبہ کنند

عارفال ازعبادت استغفار

(م) تزنب سے آپ کی امت کے گناہ مراد ہیں، ماتقدم (اگلے) سے آپ کے مال باپ آ دم دحواء کے گناہ مراد ہیں۔ بیتا دیل بعض آ دم دحواء کے گناہ مراد ہیں۔ بیتا دیل بعض نامعلوم حقد مین کے حوالے ۔۔

(٣) ذنب سے مغیرہ کناہ مراد ہیں جنکا صدور حضرات انبیاء علیم السلام سے مکن ہے۔

(س) غفر کے معنی چمپانے اور پردہ ڈالنے کے ہیں بمعنی ستر

مطلب اس مجکہ یہ ہے کہ خدا تعالیٰ آپکو خطاؤں سے محفوظ رکھے گا، آپ کے اور مناہوں کے درمیان پردہ خائل ہو مائے گا۔ آپ اس کی دعاء سیجئے ۔ حضرات مغسرین نے پہلی تمن تا دیلوں پر زیادہ زور دیا ہے حالا تکہ چوتی تاویل (غفر بمعنی ستر) زیادہ واضح اور آسان ہے۔غفر چھپانے کے مغبوم میں قرآن کریم اوراحادیث نبوی میں نظر نبیں آتا محرافی زبان کثرت ہے۔استعال کرتے ہیں۔

غفر الشيب: الى في رمك وخفاب سے سفيد بالوں كو چمپايا غفر الجلب السوق: باہر كے مال في بازار كو دُما تك ليا، مال بحر كيا غفر: كرئرے كے رئيں جو كرئرے كى مطح كو چھپاليتے ہيں غفرة: برتن كا دُمكاً

غفاد: جمع غفائو: فرجی کا خود جواس کے سرکو چھپاتا ہے۔ معفوجی کہا جاتا ہے غفار ، جمع غفائو : فرجی کہا جاتا ہے غفار ہ ، بڑی چادر جوجم کو چھپالیتی ہے وغیرہ وغیرہ ۔ چھپانے کے مغہوم میں اس لفظ کا کثیر الاستعال ہوتا یہ تا ہے کہ اس لفظ کا حقیق مغہوم یہی ہے ۔ مجازی طور پراس کے دوسرے معنی گناہوں کی معانی کے آتے ہیں کیونکہ معانی اور درگز رہے گناہ چھپ جاتے ہیں ، مث جاتے ہیں۔ سورہ فتح میں ذنب کا مغہوم!

شاہ عبدالقادر صاحب نے سورہ فتح میں ذنب کے لفظ کا ترجمہ تو ممناہ عی کیا ہے لیکن اپنے مختمر تشریکی عاشیہ میں ذنب کا اشارہ اجہاعی جدد جبد میں داقع ہونے دالی رائے کی غلطیوں اور کوتا ہوں کی طرف کیا ہے۔ اسکی وضاحت راقم نے علحد ومضمون میں کی ہے ، جوفر دری کے "اذان بلال" میں شائع ہوئی ہے۔

#### سب سے کزور تاوی<u>ل</u>

مسلک بریلوی کے اعلی حفزت مولانا احمد رضا خال مساحب نے اپنے ترجمہ میں (جو
تاویلی ترجمہہ) ذنوب ہے است کے خواص وعوام کے گناہوں والی تاویل افتیار کی ہے۔
بیتاویل علامہ بغوی (وفاق اھ) نے اپنی تغییر میں بعض غیرمعروف (قال بعض ماتقدم)
سقد میں کے خوالہ نے نقل کی ہے اور ان کے اعداز بیان سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ مصنف علام کے
نزد یک بینہایت کزور تاویل ہے مطامہ معلی بغوی کے علاوہ مستند مغیرین امام رازی ، علامہ بغدادی اور امام ابن کیر نے بیتا ویل نقل نہیں گی۔

حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی نے تغییر عزیزی جم سورہ النصر کی تغییر کرتے ہوئے استغفار آخرت جم اس تاویل کواس انداز سے واضح کیا ہے کہ حضور صلی الله علیہ وسلم کا اپنے لیے استغفار آخرت جم امت مسلمہ کے کام آئے گا اور خدا تعالی شافع محشر صلی الله علیہ وسلم کی مغفرت کو گناہ گا ران امت کے نامہ اعمال جم ڈ النے کا تھم دے گا اور یہ بھی شفاعت کبری کی ایک صورت ہوگی۔ ایک شاعر نے کتے خصوب صورت ہوگی۔ ایک شاعر نے کتے خصوب صورت ہیرا ہے جم یہ حقیقت بیان کی ہے۔

آزردہ غیر سے ہیں لیتا ہوں میں بلائیں روشے ہیں وہ کی سے کوئی منارہا ہے

اس روحانی تاویل کے باوجود حفزت شاہ صاحب نے آیات متعلقہ کے ترجمہ میں اپنے والدمحتر م شاہ ولی اللہ کے فتح الرحمٰن کی ہیروی کی ہے، ترجمہ میں تاویل کو داخل نہیں کیا، کیونکہ تاویل سے والدمحتر م شاہ ولی اللہ کے فتح آن کریم میں تحریفات کا دروازہ کھل جانے کا خطرہ ہے اورائک مثال قادیانی فرقہ کی محرا ہانہ تاویلات ہیں۔ اقبال مرحوم نے ای فتم کی تاویلات کے بارے میں کہا ہے:

تاویل بڑھ کے اقرب لکلر ہوگی کے ور کھی نہیں ہے کی تیرے علم ونن سے دور

كنزالا يمان كاعلمي تجزيه

مولانا بر بلوی کے ترجمہ کنزالا یمان پراس ناچیز نے ایک تقیدی کتاب 'کنزالا یمان کا علمی تجزیہ' نام سے شائع کی تھی اور یہ اس دقت (۱۹۸۳ء) کی بات ہے جب کہ رابطہ عالم اسلامی نے اس بر بلوی ترجمہ پر پابندی لگائی تھی اور رضا قانی علاء نے اس کے خلاف آسان سر پراٹھالیا تھا اس ناچیز نے اس پابندی کے جواز پراعلی حضرت کے ترجمہ قرآن کی لسانی اور اعتقادی غلطیوں کی نشان دی کی تھی۔

جمعے ہوی خوشی ہوئی کہ پاکتان کے بعض رضا خانی علاء کی طرف سے اعلیٰ نفرت کے اس تاویلی ترجمہ کے خلاف آواز اٹھائی گئے۔ چنانچہ ابھی حال میں ایک استختاء ولی کے ایک بریلوی عالم کے پاس ای مسئلہ کے بارے میں آیا ہے جومیری نظرے گزرا۔ اعلیٰ حضرت کی طرف منسوب عالم کے پاس ای مسئلہ کے بارے میں آیا ہے جومیری نظرے گزرا۔ اعلیٰ حضرت کی طرف منسوب

اختلافی عقائد پرنظر عانی کی تحریک بھاول پور یو نیورش پاکتان کے پروفیسرمولا نامغتی غلام سرور قادری رضوی صاحب کے طرف ہے جاری ہوئی ہے اور اس تحریک کے سلسلہ جس مغتی صاحب نے کئی تما بیں شائع کی ہیں۔ جن میں ہے ایک کتاب خالص الاعتقاد ہے۔ جسمیں علم غیب، بشریت اور استغفار کے اختلافی سائل جس اعلیٰ حضرت کے تاویلی فقاوی شائع کئے مجتے ہیں اور مرحوم نے ان تاویل ت سے امولی طور پر اتفاق کیا ہے اور استغفار کے اختلافی مسائل میں اعلیٰ حضرت کے تاویلی فقاوی شائع کئے مجتے ہیں اور مرحوم نے ان تاویل شائع کے مجبور علیا ، (بشمول علیا ، ویوبند) کے نظریات سے اصولی طور پر اتفاق کیا ہے اور استفقار کی نظریات سے اصولی طور پر اتفاق کیا ہے اور استفقار کی نظریات سے اصولی طور پر اتفاق کیا ہے اور استفقار کی نظریات سے اصولی طور پر اتفاق کیا ہے اور استفقار کی نظریات سے اصولی طور پر اتفاق کیا ہے اور استفقاد کی نظریات سے استولی طور پر اتفاق کیا ہے۔

پاکستان کے تعلیم یا فتہ رضا خانی علاء کی اس تحریک کے پیش نظر بی اس تا چیز کی رائے نی ہے کہ ہماری طرف ہے بھی اعلی مصرت کے بارے میں تشد دا در تعصب کے رویہ میں نرمی پیدا ہونی جا ہے اور ہند وستان کے شرک و کفرز دو ماحول کے سیاس حالات کا یہی تقاضا ہے۔

ابھی حال میں دیوبند کے اجلاس مدارس میں تقریر کرتے ہوئے مولانا ولی رحمانی صاحبہتم جامعہ رحمانیہ موقیر نے علاء ہے بہی اپل کی کہ دین مدارس کے بچاؤکی خاطر دیوبندی اور بریلوی اختلافات کو بھلادیتا چاہیے۔ نہ معلوم علاء مدارس دیوبند کے اس مشورہ کے بارے میں کیا تاثرات ہیں؟

રેફેકસ્ફેકસ્ફેકસ્ફેકસ્ફેકસ્ફેક



# رسول معصوم عليه السلام كى طرف توبه كى نسبت؟

خدا تعالی نے رسول آکرم سلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے رفتا ، کرام کومضائب کی شدت کے دور میں ایمان واسلام پراستفامت اختیار کرنے کا تھم دیئے ہوئے فر مایا: فَاسْتَفِمْ حَمَا اُمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَ لاَ تَطْغُوا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِبْرٌ 0 وَلاَ تَرْ حَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسُّكُمُ النَّارُ وَمَالَكُمْ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَآ ، ثُمَّ لاَ تُنْصَرُونَ 0 (هود ١١٢،١١٢)

''اے نی اِتم ، جیسا کہ تہمیں تکم دیا گیا ہے ، دین حق پر ٹابت قدم رہواور و اوگ بھی ٹابت قدم رہیں جوشرک ہے تو بہ کر کے تمہاری رفاقت میں بین اور تمہارے ساتھ بیں اور حد سے تجاوز نہ کرنا ، بے شک خدا تعالی تمہارے اعمال کو جانتا ہے اور دیکے درہا ہے اور تم لوگ فکم وزیادتی کرنے والوں کی طرف بالکل نہ جھکناور نہ تمہیں آگ بھندا ب کرے گااور اللہ تعالیٰ کے سواتمہارا کوئی مدد گار نہیں بھراس کے مقابلہ میں تمہاری کوئی مدنبیں کرے گا۔''

استغفار اورتوبه کا حاصل ایک بی ہے، سور و نغیر (۳) میں و استغفر ہ کی ہدایت دے کرائے قبولیت کا اعلان اند کان تو ابا کے فقر و نے کیا گیا لینی خدا تعالی سے استغفار کرو ، خدا تعالی تعالی قبول کرنے والا تو اب ہے۔

#### ندكوره آيت پراشكال!

اس آیت کریمہ میں و من ناب معلف کے فقرہ کا ترجمہ بڑا پیچیدہ ہے اور مترجم حضرات کواس فقرے کے ترجمہ میں بڑی مشکل پیش آئی ہے کیونکہ لفظی ترجمہ سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ رسول اکرم ملی اللہ علیہ وسلم بھی تو بہر کے ایمان کی طرف لو نے والوں میں شامل تھے۔
او پر کا تاویلی ترجمہ اس اشکال ہے نے کر کیا گیا ہے۔ عربی مفسر صاحب جلالین (علامہ

محلی ثانی ) نے اس فقر ، کواشکال سے بچانے کے لیے " ناب" کے لفظ کی تغیر "آمن "کے لفظ کے سے کی ہے، لیکن خدا تعالی کی مرادا گرآمن ہوتی تو قرآن کریم کے لئے تاب کے لفظ کی جگہ آمن کا لفظ استعال کرنا کیا مشکل تھا؟

دوسراا شکال ای تغییر پریه واقع ہوتا ہے کہ رسول پاک علیہ السلام کوایے آنل ایمان سحابہ ہے ایمان میں اولیت حاصل تھی نہ زیانی اشتر اک تھانہ حقیقی اشتر اک تھا۔

خدا کی تو حد پرایمان آ بوشروع ہے حاصل تھا، دین ابراہی میں ایمان بالتو حدایک بنیاد ک عقید ، تھا، سور ، شوری (۵۲) میں جو یہ کبا گیا : ما کنت ندری مالکتاب ولا الایسان آ بکونلم نہیں تھا کہ کتاب کیا ہے اور ایمان کیا ہے؟ اس کا مطلب یہ ہے کہ ایمان و کتاب کا و ، کمل اور مفصل تصور جسمیں خود حضور کی رسالت (رسالت محمدی) اور حضور پر نازل شد ، کتاب (قرآن کریم) پر ایمان الا نا بھی شامل ہے و ، حضور کوا بنی رسالت کے اعلان اور قرآن کیم کے نزول کے بعد حاصل ہوا اور آ پ غار حراء ہے ایمان بالتو حید اور ایمان بالرسالت و الکتاب کی کمل دولت لیکرا بی قوم میں آئے ۔ اعلان رسالت محمدی اور نزول قرآن سے پہلے حضور صلی اللہ علیہ دسلم دولت لیکرا بی تو میں آئے ۔ اعلان رسالت محمدی اور نزول قرآن سے پہلے حضور صلی اللہ علیہ دسلم کے ایمان کی مدحالت نہیں تھی ۔

قرآن کریم نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ایمان واسلام کی اولیت کا اعلان حضور کی زبان مبارک ہے ان واضح الفاظ میں کرایا: و امرت لان اکون اول المسلمین (زمر:۱۲)

"مجھے حکم دیا گیا ہے کہ میں تمام ایمان واسلام والوں میں سب سے پہلامسلمان بنوں' یعنی میں نے اس حکم النبی کی تعمیل کی اور میں خدا تعالی کا پہلافر ماں بردار بوں عربی مضرین میں علامہ ابن کثیر نے آیت ندکور وکی تشریح کرتے ہوئے صرف استقامت کی تاکید پر زور دیا ہے اور میں ناب کی تغیر کو بالکل نظرا نداز کر دیا ہے ، کیونکہ اس کی تشریح بہت بیجید و تھی لکھتے ہیں:

بامر تعالى رسوله وعباده المؤمنين بالنبات والدوام على الاستفامة وذلك من اكبر العون على النصر على الاعدار ونهى عن الطغيان (ابن كثير من الاسمعرى) الله تن العون على النصر على الاعدار ونهى عن الطغيان (ابن كثير من من الاسمعرى) الله تن الهن رسول اورائي المايمان بندول كواستقامت بردائم وقائم ربخ كاحكم ديا عيم كونكه يدكردار وشمنول برخدا تعالى كي نفرت حاصل كرن كاسب سے بروامعاون وحرك مل ب

اور حدے تجاوز کرنے کی ممانعت کی ہے، دجہ اس کی پہے۔

وهو البغی فانه مصرعة حتی ولو کان علی شرك صحت تجاوز كرنا سركش كرنا به اور بیزیادتی شرك کے خلاف موتب الماكت انگیز ہے۔ مختلف تراجم

دونوں فاری اور دونوں ابتدائی ار دوتر اجم میں من تاب کا ترجمہ لفظی کیا گیا ہے جس پر ند کور ہ اشکال دار دہوتا ہے: تو بہ کر دبا تو (جرجانی) تو بہ کر د ہ اند ہمراہ تو (شاہ دلی اللہ) تو بہ کی ساتھ تیرے (شاہ رفیع الدین) اور جس نے تو بہ کی تیرے ساتھ (شاہ عبدالقادر)

ان بنیادی تراجم میں خدکورہ اشکال کو پیش نظر ابنہیں رکھا گیا ان تراجم کے بعد پہلا با محاورہ ترجمہ مولا ناڈپٹی نذیر احمرصا حب کا ہے آپ نے آیت ندکورہ کواس اشکال سے بچانے کی کوشش کی اور بیر جمہ کیا: ''اور جولوگ کفرو شرک سے تو بہ کر کے تہار سے ساتھ ہولیے ہیں۔''اس ترجمہ میں مترجم مرحوم کی عربی قابلیت اور استادانہ مہارت کا بورا مظاہرہ ہور ہا ہے البتہ اردو محاوروں میں مترجم مرحوم کی عربی قابلیت اور استادانہ مہارت کا بورا مظاہرہ ہور ہا ہے البتہ اردو محاوروں میں کمزوری نظر آر ہی ہے۔ علم نحو کا یہ قاعدہ ہے کہ معطوف اور معطوف علیہ میں مغایرت ہوتی ہے ،اس قاعد سے کے مطابق پہلے فقرہ میں واقع استقامت رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے ساتھیوں کے درمیان مشترک ہے لیکن دوسر نظرہ کی تو بہ میں اشتراک نہیں ہے۔ دونوں نقروں کے درمیان یہ فرق قائم رکھتے ہوئے اس آیت کا ترجمہ اشکال سے خالی ہوسکتا ہے اور مولا نا نذیر احمد صاحب نے ای ترکی کے لئا ظ سے ذکورہ ترجمہ کیا ہے۔

¿ بی نذیر احمد صاحب کے ترجے (۱۹۲۳ء) کے بعد مولا ناتھانوی علیہ الرحمة کا ترجمہ وجود میں آیا اس ترجمہ (بیان القرآن) کا ستالیف (۱۹۳۱ء) ہے۔مولا تانے شاہان دہلی (شاہ صاحبان) (بقول مرحوم) کے تراجم ثلثہ کونظرا نداز کر کے مولا نا نذیر احمد صاحب کا ترجمہ اختیار کیا البتداس ترجمہ میں محاوروں کے کمزور ہونے کا جو پہلو تھا اسے دور کر دیا۔

مولانا کاتر جمہ یہ ہے''تو آپ جس طرح آپ کوتکم ہوا دین پر منتقیم رہے اور وہ لوگ بھی منتقیم رہے اور وہ لوگ بھی منتقیم رہیں جو کفر سے تو بہ کر کے آپ کی ہمراہی میں ہیں۔ ڈپٹی صاحب کے ترجے میں ار دومحاوروں کے لحاظ سے یہ کمزوری تھی کہ ساتھ ہولیے ہیں کا محاورہ ساتھ چلنے والوں کی کمزوری کی طرف اشارہ

کرر با ہے یہ اس وقت بولتے ہیں جب بچیاوگ محن دیکھا دیمی چلنے والے کے ساتھ چل پڑتے ہیں ان کا بختہ اراد و چلنے کا نہیں ہوتا۔ اس محاور و سے حضرات سحابہ کرام کی اتباع کا وزن گرجاتا ہے۔ موالا نا تعانوی نے اپنے ترجمہ (ہمراہی) میں اس کمزوری کو دور کر دیا تعجب ہے کہ مولا نا آزاد جیما تربی اور اردو دونوں زبانوں کا ماہر ڈبی صاحب کے محاور ہے کی کمزوری سے نظر بچا گیا اور این ترجمانی (۱۹۳۱ء) میں بعینہ ذبی صاحب کے الفاظ رکھدیئے۔

موالانا آزاد کی تر جمانی کے الفاظ یہ بیں '' پس جا ہے کہ جس طرح تہمیں تھم دیا گیاتم اوروہ سب جو نو ہوا نا آزاد کی تر جمان القرآن دوم ۲۰۷) مولا تا نو ہر کے تہمارے ساتھ ہولیے ہیں اپنی راہ میں استوار ہوجاؤ (تر جمان القرآن دوم ۲۰۷) مولا تا مودود کی نے ذبی صاحب کا تاویلی منبوم اختیار کیا تکر اپنی تغییم القرآن (۱۹۵۱) کے اسلوب عبارت میں ابناالگ ادبی رنگ دکھایا ہے۔

"ننہیم کے الفاظ یہ ہیں: ''بیں اے نی! تم اور تمہارے وہ ساتھی جو کفر و بعقاوت سے ایمان وطاعت کی طرف بلٹ آئے ہیں ٹھیک ٹھیک ٹابت قدم رہوجیسا کرتمہیں تھم دیا گیا ہے۔'' مولا تا احم سعید صاحب دہلوی کا ترجمہ (۱۹۵۷ء) تفہیم کے قریب قریب ہے: '' اور آپ کے وہ ساتھی بھی قائم رہیں جو کنر سے تو بہ کر چکے ہیں۔''

س طباعت کی ترتیب ۔ تفہیم القرآن مقدم ہاور کشف الرحمٰن موخراور بعد کی ہے۔
موالا نافتح محمہ جالندهری صاحب کا دعوی ہے کہ میں نے ڈپٹی صاحب کے کمزور محاوروں سے اپنے
ترجمہ کو محفوظ رکھا ہے لیکن انہوں نے اس آیت کے ترجمے میں ڈپٹی صاحب کو مجموز کر محموکر کھائی اور
مابتی تراجم (شاہان وہلی) کی چیروی کر کے اپنے ترجمہ کو اشکال کے حوالہ کردیا ، جالندهری کا
ترجمہ یہ ہے: ''سوا ہے پنیمر! جیساتم کو حکم ہوتا ہے اس پرتم اور جولوگ تمہارے ساتھ تائب ہوتے
ہیں تائم رہو۔'' (۱۹۷۹)

شابان دبلی کے ترجمہ کی جہلی وجہ

حسنرات شاہان دہلی، شاہ ولی اللہ، شاہ رفع الدین اور شاہ عبد القادر رحمہم اللہ نے استغفار نبی سلی اللہ علیہ کے ساحر از استغفار نبی سلی اللہ علیہ وسلم کی آیات میں اور زیر بحث آیت تو بہ میں تاویلی ترجمہ کرنے ہے احتر از کیا ہے اور استغفار اور تو بہ کے لفظی ترجمہ پر اصرار کیا ہے۔اس کی بہلی وجہ رہے کہ حضرات ملئہ

## 

قران کریم کے عام اسلوب کا احترام قائم رکھنا جائے ہیں اور قران کریم نے ان لفظوں کو شروع سے آخر تک ان کے عام لغوی معانی میں استعال کیا ہے۔ رہی اشکال کی بات تو اس اشکال (عصمت نبوت) کا جواب ان حضرات کے ہاں قرآن کریم اورا حادیث نبوی کی روشیٰ میں بہت واضح ہے۔ اس کی تفصیل راقم نے نبی معصوم کی طرف استغفار کی نبیت والے مقالے (ترجمان وار العلوم اکتوبر ۲۰۰۲ء) میں کی ہے، اسے دیکھا جائے۔

#### دوسرى وجدكيا ہے؟

زیر بحث آیت میں اہل تر اجم سلف کرام نے تاویلی ترجمہ ہے اس لئے بھی احتراز کیا کہ و پی نذیر صاحب اور مولا تا تھانوی وغیرہ کے تاویلی تراجم میں معك (مع) سابق لفظ ہے بالكل بتعلق ہوجا تا ہے اور قرآن كريم اور عرب استعالات میں اس كی كوئی مثال نہیں ملتی ۔ان الله معنا ، انحذت مع الرسول ،مع الراكعین وغیرہ قرآن میں بے شارآیات ہیں جمیں "معنی انظا استعال ہوا ہے اور سابق عبارت ہے متعلق ہے۔

اور توبہ کر کے آپ کے ہمرائ اور سحانی ہو گئے میں ''معک''لفظ نعل'' تاب' سے بالکل بِتعلق ہو جاتا ہے۔ان کابر ملثہ نے اے تاویل بعید سمجھ کرنظرانداز کر دیا۔ ایک ایک ا



# نبى معصوم عليه السلام اور شيطان يستعوذ كي تحقيق

توبدادراستغفار کی بحث میں ایک مسئلہ میہ بھی قابل غور ہے کہ رسول اکر مسلی اللہ علیہ وسلم کو خدا تعالیٰ نے شیطان کی اغواء کاری ہے پناہ طلب کرنے کا تھم کیوں دیا؟

کیا شیطان کی اغواء کاری کا حضرات انبیا علیم السلام پراٹر پڑتا ہے؟ اس بحث میں پہلی بات تو یہ کہ شیطان کو قدرت نے صرف وہوسہ اندازی لینی انسان کے دل میں برے خیالات ڈالنے کی طاقت دی ہے اور یہ برے خیالات وہ اپنی قوۃ خیالیہ کے ذریعہ ڈالیا ہے۔

ایک گراہ انسان جوشیطان کا ایجٹ ہوتا ہے وہ اپن گراہانہ باتوں سے لوگوں کو بہکا تا ہے۔ قرآن کریم نے کہا: مِنْ شَوِّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ ٥ الَّذِیْ یُوسُوسُ فِی صُدُورِ النَّاسِ ٥ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ٥ (الناس: ٢) اے نبی تم خدا تعالی سے حفاظت کی دعا م کیا کر وصورہ ڈالنے والے اور جیب جانے اور چیچے ہے جانے والے کی شرارت اور برائی سے جولوگوں کے دلوں میں وسور ڈالنا ہے، جنات میں سے ہویا انسانوں ہیں ہے ہو۔''

خناس (خنس) بمعنی جھپ جانا، پیچے ہل جانا، جنیس، دھوکہ باز، آخینس، شیر جو جنگل میں شکار کے لئے چھپا رہتا ہے۔ خینس پانچ مشہور سیارے ، فلا اُفسِمُ بالخنس الجواری الکنس (کویر:۱۱) ' وقتم ہے، ان سیاروں (زخل، مشتری، مریخ، زہرہ، عطارد) کی جوبی پیچے ہٹ جاتے ہیں، مجی سیدھے جلتے ہیں اور بھی دبکہ جاتے ہیں۔' مراہ انسان بھی اپنی وربھی دبکہ جاتے ہیں۔' مراہ انسان بھی اپنی باتوں سے بہکا کر کھسک جانے کی کوشش کرتا ہے سامنانہیں کرسکا، آبھیں طاکر بات نہیں کرسکا۔ باتوں سے بہکا کر کھسک جانے کی کوشش کرتا ہے سامنانہیں کرسکا، آبھیں طاکر بات نہیں کرسکا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے شیطان کی صفحت خناس کی تشریح کرتے ہوئے بطور تمثیل فر بایا:

الشیطان جائم علی قلب ابن آدم فاذا ذکر العبد ربه خنس واذا غفل وسوس (مدیث) شیطان انبان سے اتناقریب ہوتا ہے جیے کہ وہ انبان کے دل پراوند سے منہ پڑار ہتا ہے انبان جب اللہ کا ذکر کرتا ہے تو وہ بھاگ جاتا ہے اور جب اس پر غفلت طاری ہوتی ہے تو وہ وسور اندازی کرتا ہے ۔ غلط آرز و کی پیدا کرتا ہے!

ابلیس نے راندہ درگاہ ہوکرآ سانوں سے نکلتے وقت بیاعلان کیا تھا:

وَقَالَ لَا تَخِذَنُ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَّفُرُوْضًا ٥ وَلَا صِلْنَاهُمْ وَلَا مَنِينَهُمْ وَلاَ مُرَنَّهُمْ فَلَيُغِيرُنُ خَلْقَ اللّهِ وَمَنْ يَتَجِدُ الشَّيْطَانُ وَلِيًّا مَينْ دُوْنِ فَلَيْبَيِّكُنْ اذَانَ الْانْعَامُ وَلاَ مُرَنَّهُمْ فَلَيُغِيرُنُ خَلْقَ اللّهِ وَمَنْ يَتَجِدُ الشَّيْطَانُ اللّا غَرُوْرُ ١٥ (نَاءُ اللّهِ فَقَدْ خَسِرَ مُحْسُرَاناً مُبِينًا ٥ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِيْهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ اللّا غُرُوْرًا٥ (نَاءُ اللهِ فَقَدْ خَسِرَ مُحْسُرَاناً مُبِينًا ٥ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِيهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ اللّا غَرُورُا٥ (نَاءُ ١٢٠) '' وہ بولاا ہے خدا میں تیرے بندوں میں اپناا کی مقرد صد لےلوں گا اور انہیں سکما وَں گا کہ وہ الله علا میدیں دلاوں گا اور انہیں سکما وَں گا کہ وہ الله نقل کی بناوٹ کو بگاڑیں'' الله تعالی کی مینا (النہاء : ١١٩) یہ غلا آرزوکیں اور بری تمنا کی ان پانچ نظری شہوات وخواہشات کو دریچہ انہان کے اندر پیراکی جاتی ہیں جوخواہشات خداکی طرف سے نظرت میں ڈالی گی مشہورآیت ہے وریعے آل عمران (۱۲۰) کی مشہورآیت ہے:

زین للناس حب الشهوات (۱) من النساء ، ورتی (۲) والبنین ، بین ، اولاد (۳) القناطیر المقنطرة ، بال دولت کے ڈھیر (۳) والنحیل المسومة ، محمده مواریاں (۵) والانعام والحرث کیتی باڑی ، باغات.

یہ ہے متاع الد نیا کا حاصل، شیطان اس فطری خواہش کے ساز وسامان کی فطری محبت کواکساتا ہے، بجڑ کا تا ہے، اعتدال ہے مثاکر بے اعتدالی میں گرفآر کرتا ہے، لیکن یہ اغوا کاری حضرات انبیا و کہیں چلتی ، عوام اس تملہ کا شکار ہوتے ہیں: حضرات انبیا و کرام اپنے حضرات انبیا و کرام اپنے

الل ایمان کی زبان ذکر البی ہے تر رہتی ہے اور ان کا دل خدا کی یاد ہے آبادر ہتا ہے یہ ذکر البی شیطان کے حق میں ایک شعلہ تار (شہاب ٹاقب) ہے جسکے خوف سے شیطان بھا گتا ہے، فاتبعہ شہاب ٹاقب (صافات: ۱۰) نی ورسول کا دل خدا کی یاد سے ہروقت معمور رہتا ہے، اس لئے شیطان حضرات انبیاء میہم السلام پراٹر انداز نبیں ہو سکتے۔

یی یادالی اور ذکراللہ ایک موکن کوشیطانی اڑے چونکادیتا ہے: اِن اللّذِینَ اتّقُوْ ا اِذَا مَسْهُمْ طَنِفٌ مِنَ الشّیطَانِ تَذَکُووْا فَاِذَاهُمْ مُبْصِرُوْنَ (الراف:۲۰۱) پر بیزگار بندوں پر جب شیطان کا گزر بوتا ہے اور شیطان اپنی وسوسا ندازی کے ذریعہ انہیں بہکانی کی بندوں پر جب شیطان کا گزر ہوتا ہے اور شیطان اپنی وسوسا ندازی کے ذریعہ انہیں بہکانی کوشش کرتا ہے تو دوالمل تقوی فورا چو کک پڑتے ہیں اوران کی آئیس کھل جاتی ہیں اور شیطانی اڑ ہو ہے ہیں۔ البتہ جولوگ خداکی یاد سے عافل ہوکر شیطان کی گرفت میں آجاتے ہیں۔ اور شیطان کی گرفت میں آجاتے ہیں۔ انہیں شیطان خواہشات نفسانی کی دلدل میں تھیسے پھرتا ہے: وَاِخُوانَهُمْ یَمُدُونَهُمْ فِی الْفَیْ ثُمْ لَا یُقْصِرُونَ وَن (اعراف ۲۰۲) یہ مسلمانوں کے مُراوط قد کا حال ہے۔

رسول اكرم صلى الله عليه وسلم كوتعو ذ كاحكم!

رسول اکرم ملی الله علیه وسلم کوتعوذ و استعاذ و کا تھم قر آن کریم نے مخلف موتعوں پر سات جگہ دیا ہے ان میں سے دوجگہ شیطانی فعل وسوسہ کونزع سے تبیر کیا حمیا ہے۔اوریہ دونوں موقع وہ بیں جہاں رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دشمنوں کے ساتھ عنود کرم اور برائی کے بدلہ بھلائی کرنے کا تھم دے کرآپ کوانے اخلاتی مثن پرقائم رہے کی تاکید کی گئے ہے۔ پہلی ہدایت سورہ اعراف میں! خُذِ الْعَفْوَ وَالْمُوْ بِالْعُوْفِ وَاَعْدِ ضَ عَنِ الْجُهِلِيْنَ 0 وَإِمَّا يَنْزَغَنَكَ مِنَ الْجُهِلِيْنَ 0 وَإِمَّا يَنْزَغَنَكَ مِنَ الْجُهِلِيْنَ 0 وَإِمَّا يَنْزَغَنَكَ مِنَ الْجُهِلِيْنَ 0 وَإِمَّا يَنْزَغَ فَاسْتَعِدْ بِاللّهِ إِنَّهُ سَمِنْعٌ عَلِيْمٌ 0 (اعراف ۲۰)" اے نی! معاف کرنے اور درگذر کرنے کارویہ اوروش اختیار کرواور نیک کا موں کی دعوت دیتے رہواور تاوانوں کی باتوں کو فظرانداز کرتے رہواور اگر شیطان تمہیں اس کے خلاف وسوسہ میں ڈالے اور تہیں ابھارے تو خداتعالی سے پناہ طلب کیا کرو، بے شک وہ سنے والا اور دیکھنے والا ہے۔''

ال آیت میں تمام مترجم حضرات نزع کا ترجمہ وسوسہ کررہے ہیں اور شاہ عبد القادر"
عربی مغبوم کی رعایت ہے ابھار تا ترجمہ کررہے ہیں لغت عربی میں نزع کے معنی اکسانے کے
آتے ہیں۔وسوسہ ڈ النااکسانے کا حاصل ہے اور قرآن کریم نے شیطانی نعل کو وسوسہ سے تعبیر کیا
ہے اور کہا ہے ، فوسوس لھما الشیطان (اعراف۔ ۱۹)

دوسرى برايت سوره فصيلت من ب:

ولَا تَسْتُوى الحَسْنَةُ وَلَا السَّيِئَةُ إِذْفَعْ بِالْتِيْ هِى أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِيْ بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَانَّهُ وِلِيِّ حَمِيْمٌ وَمَا يُلَقِّهَاۤ إِلَّا الَّذِيْنَ صَبَرُوْا وَمَا يُلَقِّهَاۤ إِلَّا الْذِيْنَ صَبَرُوْا وَمَا يُلَقِّهَاۤ إِلَّا الْذِيْنَ صَبَرُوْا وَمَا يُلَقِّهَاۤ إِلَّا الْذِيْنَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقِّهَاۤ إِلَّا الْذِيْنَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقِّهَاۤ إِلَّا الْذِيْنَ عَبَرُوا وَمَا يُلَقِّهَاۤ إِلَّا الْذِيْنَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقِّهَاۤ إِلَّا الْذِيْنَ عَبَرُوا وَمَا يُلَقِّهَاۤ إِلَّا الْذِيْنَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقِّهَاۤ إِلَّا اللّهِ عَظِيمً 0وَإِمَّا يَنْزَعَنَكُ مِنَ الشَّيْطِنِ نَوْعٌ فَاسْتَعِذْ بِاللّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْمَيْمِينُ وَلَيْ اللّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْمَيْمُ وَلَا اللّهُ إِنَّا لَا اللّهُ إِلَّا اللّهُ إِلَّا اللّهُ إِنَّا لَا اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَّا اللّهُ إِلَّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَّا اللّهُ إِلَّا اللّهُ إِلَّا اللّهُ إِلَّا اللّهُ إِلَّا اللّهُ إِلَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللهُ اللللهُ الللللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللل

" اے نی ا بھلائی اور برائی دونوں برا برنہیں ہیں ، دونوں کے اثر ات وثمرات الگ الگ ہیں۔لبذا
تم برائی کے بدلداس نے زیادہ بھلائی ہے چیش آیا کرو، اس کے نتیجہ میں تبارے وشمن تبارے دوست ہوجا کی
کے اور یہ اظلاتی مقام جہیں مبروقل ہے حاصل ہوگا اور بڑے ہی ا قبال مند ہیں وہ لوگ جنہیں یہ مرتبہ بلند حاصل
ہوتا ہے اورا گرحہیں شیطان اکسائے یعنی تبہارے اندر برائی کے بدلہ برائی کرنے کا خیال ووسور ڈالے تو تم خدا
تعالی سے پناہ طلب کرو بے شک وہ شنے والا اور دیکھنے والا ہے۔"

اس آیت میں فاری مترجم اور مولا تا تھانوی نے نزغ کا ترجمہ حسب سابق قرآنی لفظ کے مطابق وسوسہ ہی کیا ہے لین دونوں اردومترجم بھائی ہندی لفظ استعال کررہے ہیں شاہ رفیع الدین لکھتے ہیں: ''اور اگر چوک د نے جمکو شیطان کی طرف ہے کوئی چوک د نے والا'' شاہ عبد القادر لکھتے ہیں'' اور کبھی چوک گے جمکو شیطان کے چوکنے ہے' شاہ رفیع الدین صاحب عام طور پر اپنے والد کی ہیروی کرتے ہیں لیکن اس موقعہ پر انہوں نے اپنے چیوٹے بھائی شاہ عبد القادر صاحب کی ہیروی کرتے ہیں لیکن اس موقعہ پر انہوں نے اپنے چیوٹے بھائی شاہ عبد القادر صاحب کی ہیروی کی بعض علاء کا خیال ہے کہ شاہ رفیع الدین کا تحت اللفظ ترجمہ شاہ عبد القادر کے باماورہ ترجمہ ہے ہیلے وجود میں آیا اور سے غلط نہی ان حضرات کوئن طباعت ہے ہیدا القادر کے باماورہ ترجمہ ہے ہیل جود میں آیا اور سے غلط نہی ان حضرات کوئن طباعت ہے ہیدا القادر می عام موضح قرآن میں اس کا جواب دیا ہے کہ بیا ندازہ صحیح نہیں ہے ، بہلا ترجمہ شاہ عبدالقادر صاحب بی کا ہے۔

اس ناچیز کے خیال میں اس بات کا ایک جُوت یہ بھی ہے جواس آیت کے ترجمہ می نظر آر ہا ہے۔ شاہ عبدالقادرصا حب نے ایک خاص مقصد یعنی اپنے ہندی زبان کے ماحول میں قر آن کریم کی اشاعت کے بیش نظرا پے ترجمہ میں ہندی کے الفاظ استعال کئے ہیں یہ مقصد شاہ رفیع الدین صاحب کے میں سے نہیں تھا ، اس لئے اس آیت میں شاہ رفیع الدین نے اپنے جھوٹے بھائی کے ہندی لفظ کو نزغ کا بہترین مفہوم ہجے کر استعال کیا حالا نکہ اس آیت سے پہلے سورہ اعراف (۲۰۰) میں شاہ رفیع الدین نے اپنے معمول کے مطابق اپنے والدی بیروی کی اور نزغ کا ترجمہ وسوسہ کیا۔

شاہ عبد القادر صاحب کے پاس بھی ابھارنے (اکسانے) کا لفظ موجود تھا۔شاہ صاحب نے سورہ مریم (۸۳) میں تو ذھم اذ اُکے اندرمنعول مطلق اذ اُکا ترجمہ ابھار تاکیا ہے گراس آیت میں ہندی لفظ جوک کو پسند کیا۔ چوک کا لفظ ہندی کچوکنا ہے بنا ہے ، کچوکنا کہا جا تا ہے جب جا تو جبری کی نوک ہے بچلوں میں بلکے بلکے چھید کئے جاتے ہیں اور مچلوں کا اچار ڈالنے کے لئے انبیر ، نرم کیا جا تا ہے ، طوائی شیٹھے کی مٹھائی بناتے وقت شیٹھے کو کچو کتے ہیں۔ وقت شیٹھے کو کچو کتے ہیں۔ یہ بلکے جلکے ذخم کچوکا ، کچو کے کہلا تے ہیں ، اردووالے دل فراش طعنوں کو مجازی منہوم یہ بلکے جلکے دخم کچوکا ، کچو کے کہلاتے ہیں ، اردووالے دل فراش طعنوں کو مجازی منہوم

میں کچوکنا اور کچو کے کہتے ہیں۔ ہندی لغت میں چوک کا لفظ نہیں ملی ، یہ لفظ شاہ صاحب نے کچوکنا مصدر سے چوک الفظ نہیں ملی ، یہ لفظ شاہ صاحب کے ترجمہ مصدر سے چوک (واو مجبول) حاصل مصدر کے طور پرخود وضع کیا ہے اور شاہ صاحب کے ترجمہ میں ایسی مثالیں موجود ہیں کہ شاہ صاحب نے ضرورت کے وقت مناسب الفاظ وضع کے اور واضع لغت کا فرض ادا کیا۔

مولانا ابوالکلام آزاد نے اپ تحقیق کتوب (مکاتیب آزاد) میں شاہ صاحب کے بارے میں یی ترکیا ہے۔ انہوں نے اس وقت قرآن مجید کا اردو ترجمہ کیا جب بیز بان بالکل طفولیت کی حالت میں تھی اور نٹر نو لی بھی پوری طرح شروع نہیں ہوئی تھی ، ایبا کام وہی لوگ طفولیت کی حالت میں تھی اور نٹر نو لی بھی پوری طرح شروع نہیں ہوئی تھی ، ایبا کام وہی لوگ میں اور کے جی سے بی جوز بان کے والے والے ہوتے ہیں۔ ''اس نا چیز نے متعدموض قرآن کے حاشیہ میں اس لفظ کو چوک (وادمعروف) مجھ کراس کی تشریح کی ہے، حالانکہ یے لفظ واد مجبول کے ساتھ ہے۔ بہر حال شاہ صاحب نے نزغ کا ترجمہ چوک کر کے بیاشارہ کیا کہ شیطانی وسوسہ برا روح خراش اور دل خراش ہوتا ہے ، عام منہوم میں صرف اکسانا اور ابھار نانہیں شیطان کے وجود وسوسہ سے انسان کی فطرت سلیمہ پر اور اس کے دل پر بلکا سازخم لگ جاتا ہے۔ روح کے وجود پر کھرو رخج آ جاتی ہے۔ خراش پڑ جاتی ہے ۔ انسان اگر ذکر الٰتی کے مرہم سے ان زخوں کا علاج کر لیتا ہے تو وہ مجر جاتے ہیں ور ندآ ہت آ ہت وہ زخم نا سور بن جاتے ہیں۔ مولا نا شبیراحم عثاثی کے البت مولا نا احر سعید نے (کشف الرحمٰن) کے حاشیہ پر کی اس ہندی لفظ کی وضاحت نہیں کی۔ البت مولا نا احر سعید نے (کشف الرحمٰن) کے حاشیہ پر کی اس ہندی لفظ کی وضاحت نہیں کی۔ البت مولا نا احر سعید نے (کشف الرحمٰن) کے حاشیہ پر کی اس ہندی لفظ کی وضاحت نہیں کی۔ البت مولا نا احر سعید نے (کشف الرحمٰن) کے حاشیہ پر کی امان کر کبھی شیطان کا کچوکن آ کی کو کے۔ ان خرخ کا کالفظی ترجمہ کچوکنا ہے (۲ کے ک

حدیث میں شیطانی وسوسہ کوسیاہ نقطہ ہے تعبیر کیا، بیسیاہ نقطہ وہی چوک ہے جسکی طرف شاہ صاحب اپنے ترجمہ میں اشارہ فرمار ہے ہیں۔ مولانا آزاد نے اس آیت کے ترجمہ میں حضرت شاہ صاحب کی بہترین ترجمانی کی ہے۔ مولانا آپی بلیغ اردو میں لکھتے ہیں: ''اوراگر ایسا ہو کہ شیطان کی ماحب کی بہترین ترجمانی کی ہے۔ مولانا آپی بلیغ اردو میں لکھتے ہیں: ''اوراگر ایسا ہو کہ شیطان کی طرف ہے وسوسہ کی کوئی خلش محسوس ہوتو اللہ کی طرف متوجہ ہوجا دُر ترجمان القرآن دوم ۵۰)'' کاری میں خلش کے معنی چھن سے ہیں، بھانس کی چھن ، سوئی کی نوک کی چھن ، تا کوار

ین کے تعریف مسکرا دیتا

بات کی چین ،استاد داغ کتے ہیں: مجھی چیتی ہوئی سادیتا

وحشت كتيم بن:

ره جنم آبلہ بھی دید کے قابل ہے اے وحشت نظر میں جسکی پہلے چبے گیا کا نثابیا بال کا نظالم تری نگاہ نے کیا کام ہے تمام نشتر چبوتے ہیں تورگ جاں کو چھوڈ کر ڈیٹی نذیر احمد صاحب کا بے کل محاورہ!

ڈپٹ نذیراحمرصاحب نے شاہ صاحب کے مقابلہ میں اپن محاورہ دانی کا مظاہرہ کرتے ہوئے اردو کا ایک ہے کل محاورہ استعال کیا ہے، لکھتے ہیں:''اور اگر شیطان کے گدگدانے سے (انقام وغیره کی) گدگدی تمهارے دل میں پیدا ہوتو خداہے پناه ما تک لیا کرو۔' بیما ور و دونو ل آیوں میں استعال کیا ہے اور دونوں جگہ حضور علیہ السلام کوعفو و درگز راورا خلاق کریمانہ اختیار كرنے كا حكم ديا مميا ہے، اس لئے ڈپٹی صاحب نے بريكٹ میں انقام كالفظ تحرير كيا ہے۔ بندی میں گدگدانے کے معنی کسی کو ہنانے کے لئے اور شوق پیدا کرنے کے لئے چیزنا، یہ چیز چھاڑ ہاتھ ہے کی جاتی ہے، اس میں مجت کا جذبہ ہوتا ہے، غصہ اور انقام کا جذبہ نہیں ہوتا اور شیطان کے اندر اولا دآ دم کے لئے عداوت کا جذبہ ہے،محبت کا جذبہ ہیں ہے۔ان الشيطان للانسان عدو مبين (يوسف ۵) بے شک شيطان انسان کا دخمن ہے، قرآن کريم نے شیطان کی اغوا کاری کوخود اس کے الفاظ می حملہ کرنے ہے تعبیر کیا ہے: قَالَ فَهِمَآ أَغُو يُعْنِي لْآفْعُدَنُ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيْمَ 0ثُمُّ لَاتِبَنُّهُمْ مَينْ بَيْنِ اَيْدِيْهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَآنِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِيْنَ (الراف:١٦)" تَيَامِت كَلَرُنده رہے کی مہلت حاصل کرنے کے بعد ابلیس نے اعلان کیا اور خدا تعالی کوچینج کیا کہ اے خدا! تو نے جھے راوے بے راہ کیا تو میں بھی اب ایسا کروں گا کہ تیری سید می راہ سے بھٹکانے کے لئے اولادآ دم کی تاک میں جیٹھوں اور سامنے ہے، پیچیے ہے دا ہے ہے اور بائیں ہے ان پر حملہ کروں

اورتوان میں ہے اکثر کوشکر گزار نہیں پائے گا۔

لاقعدن (قعود) کے ساتھ تاک کا لفظ شاہ صاحب ہی نے بر حایا ہے جے آپ کے بعد ڈپی صاحب اور مولا تا آزاد دونوں نے استعال کیا ہے، تاک اور گھات جملہ کرنے کے موقع پر استعال کیا جا تا ہے۔ مودودی صاحب نے تاک کی جگھات میں لگار ہوں گا ،تحریر کیا، شیطان کے بہکانے کے لئے حملہ کرنے اور اولا و آ دم سے انتقام لینے کا جوتصور قر آن کر یم نے دیا ہے اس کے بہکانے کے گھرکدی کرنے کا محاورہ بالکل بے کل معلوم ہوتا ہے۔ اردوشاعر نے کد کدی کرنے کا محاورہ بالکل بے کل معلوم ہوتا ہے۔ اردوشاعر نے کد کدی کرنے کا محاورہ بالکل بے کل معلوم ہوتا ہے۔ اردوشاعر نے کد کدی کرنے کا محاورہ بالکل بے کل معلوم ہوتا ہے۔ اردوشاعر نے کد کدی کرنے کا محاورہ بالکل بے کل معلوم ہوتا ہے۔ اردوشاعر نے کد کدی کرنے کا محاورہ بالکل بے کی معلوم ہوتا ہے۔ اردوشاعر نے کد کدی کرنے کا محاورہ بالکل بے جی معلوم ہوتا ہے۔ اردوشاعر نے کد کو کا محاورہ بالکل ہے جی دائے گئے جی :

کے طبیعت تو گدگداتی تھی پرکسی سے نہیل کھاتی تھی

ایک دوسراشعرے:

جویرےدل میں ہے کہتے ہوئے جی ڈرتا ہے محد کدالوں تو کبوں پاؤں د بالوں تو کبوں مولا تا ہر بلوی کا ترجمہ!

ایا معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت کے ترجمہ میں مولا نااحمد رضا فال نے شاہ صاحب کے لفظ مقابلہ میں ایک مختلف ہندی لفظ لانے کی کوشش کی ہے جو منہوم کے اعتبار ہے شاہ صاحب کے لفظ کا ہم معنی ہے لکھتے ہیں: 'اگر شیطان کوئی کو نچا دے تو ''(اعراف) اگر شیطان ہے کوئی کو نچا پہنچ تو (فصلت) یہ لفظ کو نچا دیا اصل میں ہندی لفظ کھونچ گئے ہے بنا ہے کپڑ اس کی چز میں الجھ کر تھوڑ ا سا بھٹ جاتا ہے تو کہا جاتا ہے کہ کھونچ گگ گئی اس کا دومرا تلفظ کھرونچ گگنا ہے ۔کو نچا دیتا یا کو نچا ہینچنا، ملکے زخم گئے کے معنی میں ہے یہ لفظ پورب کی طرف دائج تھا، دلی اور یو لی کے مغربی اصلاح میں کھورچج گگنا ہو لیے ہیں۔

اس سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ مولا تا ہر یلوی کی ہندی زبان پر بھی نظر تھی ، مولا تا نے اپی بعض نعتوں میں بھی ہندی کے الغاظ تحریر کئے ہیں ۔ فت عن الون اللي

مَهَنُ تَهُ يَحْكُمُ بِهَ آنُولَ اللّه فَا وَلَبَكَ هُمُ الكُورُونَ. وَمَنُ تَمْ يَحْكُمُ بِمَ آنُولَ اللّه فَا وَلَبْكَ هُمُ النّلامُونَ. وَمَنْ تَمْ يَحْكُمُ بِمَ آنُولَ اللّه فَا وَلَبْكَ هُمُ الفليعُونَ. يعنى جولاك آنون الهى كم طابق فيصله يحري، وه لوك كافري، وه لوك المام بي دوه لوك فامق بي .

ان آیات یں بینی دو آبات بیود سے متعلق ہیں ، علمار بیود کت دی شدہ لوگول کی برکاری اور زاکے جرم میں قراہ کے اصلی حکم سنگ ساری کو دلت مندول اور بڑے وگول سے حقیر دنیوی مفاد حاصل کر ہے جبائے تھے اور اصل حکم کا جگہ صرف کوڑے آر کی مزاجاری کرتے تھے۔

می مزاجاری کرتے تھے اور غریب طبقہ پرسنگ ساری کا اصل حکم جاری کرتے تھے۔
علمار بیود کا بفعل دین فرونشسی کر اتھا ، دین فرونشسی ، بن کی تو ہین ہے ۔ فعالق الی کے مقدی اور برین ہے۔ فعالق الی کے مقدی اور برین میں اور برین کے درمیان داوہ مرترین فعل ہے۔ تو ہمین احکام البی کے علاوہ اس فعل میں احم وغریب کے درمیان داوہ مرترین فعل ہے۔ تو ہمین احکام البی کے علاوہ اس فعل میں احم وغریب کے درمیان احتیاد تا عرکز اتھا ۔

ان گذیران کی شدست کا انجهاز کرسنے کے سیائے تران کریم سے بیرو دیر کا زومت تعور

مونے *کے کسیا تھ* ظالم موسنے کمانجی حکم لگایا۔

تیسافقونفس اگاسے باسے بی ہے، ان کے نا احضور سے الناظیہ دسلم الساسے بی اسے بار کے نا احضار سے الناظیہ دسلم کے ا ارسے بی انجبل کی واضح بیٹ بن گوئیوں کو چھیا تے ستھے ، ان بی آ ویلات کرسکے یہ تا بت کسے یہ تا بت کسے یہ تا بت کسے کے ان کا مصدات بنی آخہ رالزال نہیں ہیں ۔

قران نے انھیں فائق قراد دیا ، شرعی اصطلاح میں فائی ایک عام گہرگار کو نہا با آہے۔

یہ لفظ شرنا کا فرکے بیے نہیں آ ۔ لیسے کن نصادی کا یہ فغل کفر ہے ، اس بے یہ کہا جائے گاکو اس مقام برمضون کی مناسبت سے پرلفظ لغوی مغہوم ( کھنا ، فارج موا) میں لایا گیا ہے اور اس سے مراد دین سے کھنا ہے جو کفرے مم عنی ہے ۔ قرآن نے نفظی نور تے کے طور را در جود ۔

کی گرائی کی نوعیت سے حدا نوعیت سے افعار کے طور پر اس تمیس نفظ کو استعمال کیا ہے ۔

#### مادلي انست الفات!

ان آیات کی تشریح میں حفرات سمائہ اور ابعبی کے درمیان اخلاف رائے بالے جا اسے داکی جا عست ان تهدیری فغروں کرسٹ ان نردا سے مطابق میود دنسسا کی حاسب ان تو فاس قرار دی ہے ۔ ایک جا عست ان میں عموم کی آاک ہے ادرا لی ایمان کے سے اورا لی ایمان کے ان اورا کی ان کرن ہے جراس نعل کے در کی سے اورا لی ایمان افراد کو ان میں سٹ ال کرن ہے جراس نعل کے در کی است کے ان افراد کی دجہ سے فقہا رکے اندر میں اختلات، رائے بیل و کی اے میں منسیل کا موقع نہر سی میں ۔ تفسیل کا موقع نہر سی میں ۔

ایک میمی وایت می مفرت ان نباس کا په تول ندکوری ومین لیم یعکم به ۱۱ نزل الملب فاولئی لمن هر الکافنورن قبال لیس بالکنوالذی متذهبون المد سینی اسس آیت می کفرسے وه کفرم اونهیں ہے جس کی طون نتہا را خیال مباریا ہے۔

ابن طاؤ سے اس کی تشریح کی \_\_ وسیس کسن بیکفر ہانگہ ہ

یعن بنے دی عقائد کا نکارجیسایہ ابکار نہیں ہے۔

موجوده دور کے مقبہ ورفقیہ مولا الترن علی صاحب تھانی کے سیان القران موجوده دور کے مقبہ ورفقیہ مولا الترن علی صاحب تھانی کے مقال کا خلاصہ میں سین اللہ عموم کو ترجیح دی ۔ مؤلا اکی تشریح کا خلاصہ میں سیار ن القران سے حسب دلی الفاظر میں نقل کیا ہے ۔

تیراکم ان آیات سے یہ اسم اور النہ تعالیٰ کے ازل کے موسے احکام کے فلاف کے موسے احکام کے فلاف کے موسی کرحتی نہ جاتیا ہوا در فلاف کے دیا بعض صورتوں میں کو ہے جب کرعقید ، کی دوسے توان احکام کوحت مانت مومکر عمل اور نست حب کرعقید ، کی دوسے توان احکام کوحت مانت موم مرکم عمل اور سے صورتوں میں طارف سوم ہے۔ (معارف سوم ہے۔ ۱۹۱۹)

نفظ ایکی سے معنی نیسکہ کراہے اورای سے حاکم اور جے بعنی نیصام کرنے الے مراد ہی میں نیصام کرنے الے مراد ہی مگر جرئے میں الموان رجوع مراد ہی مگر جرئے میں داخل سے نیسلہ کر لینے سے اس کیا طریف رجوع کے سے تروہ ہی اس میں داخل سے ۔

نغباراب اسفامه ئدمی عزمی اور مخدست. کے جاوکوسلنے رکاے

طامرے کہ ریرمی اور تنجائت را ایمان کی عجبور بول سے تعلق رکھتے ہیں اور لین دین ان وکوں کے بارسے میں جو اصول دین وعقا کہ صب وقہ بریجہ نقین رکھتے ہیں اور لین دین کے حجاکہ وں، فوجداری معالات، نان نفقہ کے مقدمات میں مختلف قسم کی عجبور مالی اسی مسلمان ملی حالات اور ذاتی اعذار میں ایک مسلمان ملی حالات اور ذاتی اعذار میں ایک مسلمان ملی حالات اور ذاتی اعذار میں واقعی طور پر کتنا ہے اور کتنا خوام نس نفسانی کی غلامی میں مستبلا ہے ؟ اسس معنی حالت کا عالم ہے ۔ اپنے معنی حالت کا عالم ہے ۔ اپنے علی کے مطابی وہ ہران ان سے معالم کرسے گا۔

عالے مطابی وہ ہرات ما سے ماہ مراس کے اس مرسے ہے۔
اہل فتو بی ظاہری حالات بر حکم سکاتے ہیں بہ قانون ہے ۔۔ اصول دین ادر کے ہی والیان کے ارسے میں جی قرآن کریم نے عربیت اور رخصت کے دو داریے رکھے ہی والیان کے ارسے میں جی قرآن کریم نے عربیت اور رخصت کے دو داریک درکھے ہی کی مذکب بنج جاتی ہے۔
کیونکہ بجبوری کبی جان جانے کی حد کمٹ بنج جاتی ہے۔

رد.برده و بالله من بعد ایمانه الامن اکنه وقیلیه مطمئن بالایمان من کفر بالله من بعد ایمانه الامن اکنه وقیلیه مطمئن بالایمان ولکن من شرح بالکفر صدرا فعلیهم عضب من الله ولهم عذاب عظیم - (نحل ۱۰۹)

عدد بعد من المان المن المعنی المان الدی کے بعد کفراختیار کوسے ، اگر وہ مجبور کی گیا ہوا وراک یعنی بحر شخص المیان الدی کے بعد کفراختیار کو کا دل المیان برسطنت ہو تب توخیر لیسے کن جس شخص نے مل کی صفا مندی سے کفراختیار کیا تو المیان برسطنت ہوا عذا ب سے ۔ اورا نیے وگر ل کے لیے بہت بڑا عذا ب ہے ۔ اورا نیے وگر ل کے لیے بہت بڑا عذا ب سے ۔ اورا نیے وگر ل کے لیے بہت بڑا عذا ب سے ہیں ۔

ے وہ اسب سے ہیں۔ اگرظالم ربردستی سے منہ سے کفر کالفظ کہ ہوا دے اور دل میں ایمان برقرارہے تواس کوگٹ و نہیں ۔ لین اگر مزاقبول کرسے اور لفظ بھی منہ سے نہ کہے تو شہید اکبر ہے۔

طاغوت بيستىكيا ہے؟

احیاراسلامی کی تخریجات کے ابتدائی دور میں ماعزت برستی کی اصطلاح جاد جوا کنزیت سے استمال کی گئی ۔ مین اس مخرک کے سب سے بڑے داعی مولا نا ابوالاعلى مودود كتف ان أزك ممكله مي جونت وحذات كاسے اعتدالى سے ج حر اين تفسير مي رمضامين كى بات الك ہے جرحق قصت ليسه ندانہ تشريح كى وہ حسب فراسے :

. " مكن ښي ہے دجباں وہ انحرامن (قانونِ الهٰي سے) موجود ہو، يہ بنيول (كفر؛ ظلم فسق ، موجود مذموں ۔ البتہ حس طرح الخراف سے درجات ومراتب میں فرق سنے اس طرح ان میزن چیزوں سے مراتب میں مبی فرق سے جوشخص محکم اہلی سے خلاف آسس بنار يرىنصله كراب كو وه النرك حكم كوغلط ا وراسف إكسى دوسرك الساان سع حكم كوفيح سمجتاب وه مکل کا فر، ظالم اور فالمق سے اور جواعتقت الاحکمالی کو مرحق سمجمانے مكرعملًا كسك خلان منصله كراسف وه اكرج خارج زاست تونيس سے مكراسنے ايان كونفر اللم اورنسق سي مخلوط كرر إس - اى طرحس في ما مالات بي محم اللى سے انخراف اختیار کرلیا ہے وہ تمام معالات میں کافر، ظالم اور فالت ہے۔ ادر جربعن معاطات مي مطيع اوربعض مي منحرون سيط اس كي زندگي مي ايان واملام اور کفر وظه او رفست کی آمیز سف سیک تھیک ہیک اس نناسب سے ساتھے جس تناسب كے سالمة اس في الماعمت والخراف كولاد كھا ہے . تعبق ال تفسير في ان الاست كوالى كماب كرساتة محفوص قرار دسين كاكرنسش كسب مركاكام اللي کے الفاظمی اس اویل کے یہے کوئی گنجالٹ موجود نہیں اسس اول کا بہتری جاب وہ ہے جوحفرت مذلفہ مسنے دیا ہے۔انسے کسی سنے کہا کہ یہ تینوں آپنیں تونی مہالی محتى مي السس ير صنب مزيغه سن فرايا مكتف الصحيحاني بن برتمها رسي بى اسرائل كروواكر واسب ان كسي ب ادرسيخامي السائل الكرواكر واسب الله المسائل المرائل المرود واسب ال برگزنبیں! فلاکات متمانی کے طریقے برقدم بقت رم ملوسے ۔" ( منتصرتنهم مس<u>۱۹۲</u>

# شرعي تكاليف كاسقوط اورشاه ولى التدكامسلك اعتدال

حیدرآباد کے ایک علاقہ میں بعض صونی طقوں کی طرف سے حضرت شاہ ولی اللہ کے حوالہ سے یہ برہ بیگنڈ دکیا جارہا ہے کہ اولیاء اللہ کوعرفان کا مل کا مقام حاصل ہونے کے بعد نماز وروزہ کی عبادات ان سے ساقط ہو جاتی ہیں اور یہ لوگ آیت کر بمہ سورہ جمر (۹۹) کا یہ مطلب بیان کر رہے ہیں: واعبد ربك حتى یانیك الیقین الائے نہ تم خدا کی عبادت کرویباں تک کتہ ہیں عین الیقین کا درجہ حاصل ہو جائے ۔ میں نے کرا جی پاکتان میں بھی ایک شہرت یا فتہ وارثی صوفی کواس کمراہی کا مرتکب پایا وہ حاجی وارثی صوفی کواس کمراہی کا مرتکب پایا وہ حاجی وارث علی شاہ کے اس طرز عمل کو بھیلاتا تھا کہ حاجی صاحب کہ شریف میں نماز اداکرتے سے حالا نکہ صوفی وارث علی شاہ ایک مغلوب الحال انسان سے۔

تقوف کے راستہ سے یہ گمرائی قدیم زمانہ سے جلی آ رئی ہے چنانچہ آٹھویں صدی میں حدیث و تفسیر کے امام ،علامہ ابن کثیر دمشتی ﴿ وفات: ۲۵ - ۵ - ﴿ فَ الْبِينَ عَمْلِ مِن احادیث سیحد سے استدلال کر کے تحریر کیا ہے کہ آیت ندکور ؛ میں یقین سے موت مراد ہے اور عربی میں ۔، ت کا ایک نام یقین بھی ہے۔

اس کے بعد علامہ نے شرع عبادات کی فرضیت ساقط ہونے کے تصور کو بے دینوں اور طحد وں کا تصور قرار دے کراس کی تر دید گل ہے، لکھتے ہیں: پنظر الملاحدة الی ان المراد بالیفین المعرفة ف منسی و صل احد هم الی المعرفة سفط التکلیف عند هم و هذا کفر و ضلال و جهل ف منسی و صل احد هم الی المعرفة سفط التکلیف عند هم و هذا کفر و ضلال و جهل ف جلد ۲ میں یقین ہے مراد معرفت قل ہے کہ اس آیت میں یقین ہے مراد معرفت قل ہے کہ اس آیت میں یقین مراد معرفت ماسل کر لیتا ہے تو اس سے شرع عبادات ساقط ہو جاتی ہیں بینظر یہ مرائی و مناالت ہے۔''

اس مرا ، نظریه کی تر دیدنه سرف محدثین کی طرف سے کی من بلکه اکابر صوفیا ، نے بھی اس تقدیر ملحدانہ کی تر دید میں بڑی و ضاحت سے کام کیا۔

ہمارے حضرت شاہ ولی اللہ علیہ الرحمہ کی بجیب شان ہے، آپ خود فر ماتے ہیں کہ میرے اندر جو جامعیت ہے اس کی وجہ سے میرے خیالات میں تضاد بیدا ہوگیا ہے۔ شاہ صاحب نے اپنی مشہور کتاب فیوض الحرمین میں تصوف وروحانیت کے بارے میں بچھ با تمی الی بی تحریر کردی ہیں کہان سے عام لوگوں میں غلط بنی راہ یا لیتی ہے۔

چنانچے غلاتھوف پر تقید کرنے والے عام ہونیوض الحرجین جیسی روحانی کتابوں پر تقید کرنے کی ضرورت پر تی ہے۔ اس متم کی کتابوں میں انفاس العارفین اورالقول الجلی مشہور کتابیں ہیں القول الجلی کے اردور ترجمہ کا مقدمہ تحریر کرتے ہوئے دلی کے مشہور صوفی عالم مولا تا ابوالحسن زید فاروتی مجدوں نے تو اہل حق علاء کے بارے میں یہاں تک علم وعل سے دور بات لکھ دی کہ وہائی طلقوں نے اب تک شاہول الله حق علاء کے بارے میں یہاں تک علم وعل سے دور بات لکھ دی کہ وہائی طلقوں نے اب تک شاہول الله کی تھوٹی کتابوں کو چھپا کے رکھا اب بیا ہل سنت (بریلوی) علاء ان تھوٹی اور روحانی کتابوں کو منظر عام پرلارہ ہے ہیں۔ راقم سطور نے ایک الگ مضمون میں حضرت فاروتی صاحب مرحوم کے اس الزام کا تفصیلی جائز ہلیا ہے اور بیٹا ہت کیا ہے شاہولی الله کے محمل کی بنیا دی کتاب جمۃ اللہ البلغۃ ہے۔ شاہ صاحب کے ہاں تناقض کی وجہ؟

حفرت شاہ صاحب نے آپ بارے میں یہ بات اس موقعہ پرتحریر کی ہے جہاں آپ نے فضیلت شیخین کے مقابلے میں فضیلت حفرت علی کے نظریہ کا اظہار کیا ہے۔ شاہ صاحب نے اذالة الخفاء میں فضیلت شیخین ابو بکرو عمر کے بارے میں این تحقیق بیان کرتے ہوئے لکھاز

تقریری کنند که خلافت ایشان مطلقا بنص جلی نیست بلکه امراجتبادی ست که ابل عمر بنابر اجتباد برآن اتفاق نمودند. " مجھے لوگ یہ کہتے ہیں که (حضرات خلفاء) کی خلافت کی نص سے تابت بین سے بکہ ایک اجتبادی بات ہے۔ اس زبان کے لوگ اپنے بہت کہ ایک اجتبادی بات ہے۔ اس زبانہ کے لوگ اپنے اجتباد اورغور وَکَر سے ان لوگوں کی خلافت برشفق ہو گئے۔

اشاعره كايدخيال شاه صاحب كيزديك درست نبيس بكد:

آنخضرت ملی الله علیه وسلم از ال علم شریف نصادا شارة خبر داد ند تاای که تکلیف عباد باشخلاف این بزرگوارال عملا واعتقاداً متحقق شدو پرده از روی کار برا نداخته گشت. "بلکه آنخضرت سلی الله علیه وسلم فی این بزرگواران عمل واضح بدایت اوراشارة النص برطریقه سے خبر دی ہے جتی که ای بنیاد پرالله کے بندے اس مقدس علمی نظریه کی واضح بدایت اوراشارة النص برطریقه سے خبر دی ہے جتی که ای بنیاد پرالله کے بندے اس بات کے مکلف ہوئے کہ ان بزرگوں کو خلیف مقرر کریں اور عملا واعتقادا یمی بات واجب ہوئی۔

-محرای از البة الخفاء کے مصنف نے فیوض الحرمین میں جو پیکھا ہے کہ:

ان طبیعتی وفکرتی اذا ترکتا وانفسهما فضلتا علیا کرم الله وجهه وأحبتاه اشد محبة. "میری طبیعت اورمیری فکرکوجب ایخ حال پرچور دیا جائے تو دونوں حضرت علی کرم الله وجهد وخبہ کوفضیلت دیں اور دونوں کوحفرت سے شدید محبت ہے۔"

تو کیا آپ کی طبعت و فکر کا پر مگ ای تصوف کا نتیج نیس ہے جس کے آپ اوپر سے وارث چلے آر ہے تھوہ تو نتیمت ہوا کہ در بار رسمالت سے جیساوہ خود لکھتے ہیں 'السو جسانہ بنہ فسط سلے الشیب بخیس '' یعنی شخین حضرت ابو بحر و محر کوافضلیت دینے کی وصیت ہوئی اس لئے فرماتے ہیں کہ یہ تفضیل شخین کا اعتقادا کی ایسا تصور ہے جو میرک ذاتی خواہش کے خلاف مجھاس کے ماننے کے لئے خدا کی عبادت کا تکم دیا گیا ہے ۔ اس کے بعد تحریر فرماتے ہیں: ھذہ المناقضات عنی بان الجامعیہ خدا کی عبادت کا تم ویل اللہ ہے۔ اس کے بعد تحریر فرماتے ہیں: ھذہ المناقضات عنی بان الجامعیہ ھی النی او عندی فی ذالک ۔ پیم تاتش اور متضاد با تمیں ہیں اور مجھاس حال میں میری اس جامعیت نے بہنجادیا ہے جو میر سے اندر موجود ہے، (فیوش الحرین ۲۵) مدیر الفرقان مولا نا محد منظور نعمانی علیہ الرحمہ نے شاہ و کی اللہ نمبر میں شاہ صاحب کے اس تصور کی تاویل کرتے ہوئے حاشیہ پر کہھا:

"شاه مها حب کی طبیعت کاید میان ای تم کا تھا جیسا کہ عمو مالوگوں کواپنے روحانی بزرگوں کے اعز ووا قارب خصوماان کی اورا موردین میں اطبیعت "کے خصوماان کی اوالا دکی طرف ہوتا ہے جو صرف" طبیعت "کے اس اقتما و کا کو کی دخل ہنجا۔"

تعليداورعدم هليد!

حضرت شاہ صاحب کی جامعیت ہے بیدا شدہ تضاد بیان اور تضاد گرونظر کی دوسری مثال ہے ہے کہ شاہ صاحب کی آزاد کری اور تحقیقی فرق ایک طرف فقہی تھید ہے انکار کرتا ہے گراس کے ساتھ ہی تھید ائمہ اربعہ کی بارے میں نبوت کی طرف ہے آپ کو جوالہا کی اشارے کئے گئے اس کا اظہار بھی آپ کی طرف ہے کیا جاتا ہے شاہ صاحب فیوش الحرمین میں فرماتے ہیں :وحسلتی تبابی النقلید و نانف منہ (فیوش کی جاتا ہے شاہ صاحب فیوش الحرمین میں فرماتے ہیں :وحسلتی تبابی النقلید و نانف منہ (فیوش الحرمین) "میری فطرت و جبات تھید ہے انکار کرتی ہے اور تھید ہے براہ راست یہ وسیست کی گئی کہ میں جا رفتی سالک شاہ صاحب خوداس کا اظہار کرتے ہیں کہ دربار نبوت سے براہ راست یہ وسیست کی کہ میں جا رفتی سالک شاہ صاحب خوداس کا اظہار کرتے ہیں کہ دربار نبوت سے براہ راست یہ وسیست کی کوشش کروں۔

والتقليد بهذه المذاهب الاربعة: لا اخراج منها والتوفيق ما استطعت ولكن

طلب منی التعدیة بخلاف نفسی ال برایت کے باو جود میری طبیعت اس بے بابرتظنا بابتی ہے۔ پجرفر ماتے ہیں: و ههنا نکتة طویت ذکر ها وقد تفطنت بحمد الله بسر الجبلة و هذا الموصاة (فیوش مین ۲۵) بیشر ایعت حقد کا ایک ایسار از ہے جے میں بیان نبیس کر سکتا اور اپنی طبیعت کے میاان اور حضور تلید السام کی مخفی ہوایت دونوں کو میں نے سمجھ لیا ہے۔ مولا ناامین احسن اصلاحی کی تنقید

مولا تا امین احسن صاحب اصلای مرحوم نے ابنی اہم کتاب ترکیہ نفس میں حضرات صوفیا،

کبعض تصورات ومعمولات پر تقید کی ہے اور تصوف کے اس مسئلہ پر خاص طور پر مصنف کی تقید کا انداز
بیان بہت تخت ہوگیا ہے کہ بعض صوفیا، کے نزدیک سائلہ جب کمال معرفت کے عروج پر بہنچتا ہے تو
اس سے شرعی تکالیف ساقط ہو جاتی ہیں۔ مولا نا اصلاحی نے اس تقیدی بحث میں حضرت امام شا، ولی اللہ کی مشہور کتاب فیوض الحرمین کی ایک عبارت کا بھی حوالہ دیا ہے اور اس اجمالی تذکر ہے ساتھ کہ قار کمین کے اندریہ خیال بھی جاتا ہے کہ یہ نظریہ شا، ولی اللہ کا بھی ہے۔

کن ۵۵ کا واقعہ ہے کہ میں نے تزکیہ نفس کی یہ بحث پڑتی اور مجھے شاہ صاحب کی فیوض الحرمین کے براہ داست مطالعہ کی ضرورت بیش آئی۔ دبلی کے مشہور مضر قر آن مولا نامحہ یوسف صاحب فقیر دبلوی (محلہ چوڑی والان دبلی) ہے میں نے تذکرہ کیا، مولا نامرحوم نے بتایا کہ یہ کتاب دلی کے مشہور وحانی بزرگ حضرت حاجی محمد اساعیل صاحبہ جلیان والے کے کتب خانہ میں موجود ہے، وہاں آکر اسے دکھیے لو۔ اس وقت مولا نافقیر دبلوی حاجی صاحب مرحوم کے دولت خانہ میں بینے کر امام عبد الوہا ہے شانہ میں بینے کر امام عبد الوہا ہے شان کی کتاب الیوا تیت والجوا ہر عربی کا اردو میں ترجہ کررے تھے۔

حاجی صاحب مرحوم مولا ناا شرف علی صاحب تمانوی نلیدالرحمة کے فلیفہ بجاز سے اور تصوف کی اس کتاب کے اردور جمہ کے بارے میں حضرت تھانوی کی خواہش اور تا ئیدانہیں حاصل تھی۔ حاجی صاحب کا دولت خانہ حولی حسام الدین حیدر کی باران میں واقع تھا۔ میں نے حاجی صاحب کر دولت خانہ ہی میں فیوض الحرمین کا مطالعہ کیا اور اس کی جس عبارت پر تنقید کی گئی تھی اے بور ابن حااور شخ دولت خانہ ہی میں فیوض الحرمین کا مطالعہ کیا اور اس کی جس عبارت پر تنقید کی گئی تھی اس تھونی المن عربی کی میں تھونی المن عربی کی کتاب الیواقت ( تالیف ۹۵۵ ہے ) بھی وہیں دیکھی جس میں تھونی کے اس مسلم کی دوضا حت کی گئی ہے۔ مولا نامحہ یوسف صاحب دبلوی نے اس سلسلم میں میری رہنمائی کی کیونکہ اس کتاب کا ترجمہ کرتے وقت مولا نا کی نظر سے یہ مسلم گزرا تھا۔ افسوں ہے کہ الیواقیت کا وہ

#### 

بہترین ترجمہ حاجی صاحب کے کتب خانہ کے ساتھ لاپتہ ہوگیا اور حاجی صاحب کی عمر نے وفانہ کی اور حاجی صاحب کی عمر نے وفانہ کی اور حاجی صاحب ترجمہ کو طبع نہ کرا سکے اس وقت اس ناچیز نے اس مسئلہ کے بارے میں ایک مختفر مضمون مرتب کرکے ماہنا مہ دارالعلوم (ماہ اکتوبر ۵) میں شائع کرایا: پیش نظر اس اہم مسئلہ کی تفصیل ہے جو سکندر آباد کے ایک عالم عبد الرشید صاحب با قوی ندوی کی تحریک برتر جمان دارالعلوم جدید میں شائع کیا جارہا ہے: تحقیق شریف

ان الاولياء كثيرا ما يلهمون بان الله تعالى اسقط عنهم التكليف وانه خيرهم في الطاعات ان شاؤا فعلوها وان لم يشاؤا لم يفعلوها حكى لى سيدى الوالد رضى الله عنه عن نفسه انه الهم بهذا وانه دعا الله تعالى ان يقيم عليه التكليف وما اختار الا التنمس ولم يكن من مذهبه سقوط التكليف عن احد من خلق الله ما دام عاقلا بالغا فرأيته يرى الالهام حقا ويرى من مذهبه حقا و تحير في التطبيق.

واخبرت عن سيدى العم قدس سره انه كان يخبر عن نفسه انه الهم بسقوط التكليف وقيل له ان عبدت خوفا من النار فانا قد اجرنا ك عن النار وان عبدت طمعا في البعنة فانا وعدناك ان ندخلك اياها وان عبدت طلبا لرضانا فقد رضينا عنك رضا لا سخط بعده فقال: ربى انما اعبدك لا شئى دونك.

وكان قدس سره يميل الى ان الكمل يسقط عنهم التكليف والله سبحانه هو الذى يقيم عليهم النواميس من غير اختيارهم. هكذا روى عن كثير من اولياء الله تعالى والسرفى ذلك عندى ان الانسان اذا انتقل عن الايمان بالغيب بهذا النواميس الى الايمان بها على بنية ووجد هذه العبادات والنواميس فى نفسه مثل الجوع والعطش مما لا يقدر على تركه فلا معنى لتعلق التكليف بها لانها من الجبلة التى جبل عليها سواء هذا السر واضحا منشرحا او مجملا ترشح من ذلك على باطنه خطاب من الحق انما مشارة هذه الحالة الاجمالية والتفصيلية ان الله تعالى اسقط عنه التكليف بعد ذالك التنمس من اختيار وقصد (مطع احمى)

### の見は野株株は八株株株の見がいまままで

شاہ صاحب علیہ الرحمة کی اس تحقیق شریف کا حاصل ہے: اولیاء پرخدا کی طرف سے البام موتا ہے کہ ان سے نماز وروزہ کی تکالیف ساقط کردی گئیں انہیں اختیار دیا جاتا ہے کہ وہ خدا کی اطاعت کریں اور چاجی تو اطاعت نہ کریں ۔ میرے والد (شاہ عبد الرحیم صاحب) نے مجھے بتایا کہ مجھے پہمی خدا کی طرف سے بیالہام ہوا گر میں نے خدا تعالی سے دعاء کی کہ وہ مجھے ابنی اطاعت گزاری پر قائم رکھے ،میرے والد نے خدا تعالی کی طرف سے روحانی اور غیبی تو توں کے نزول کو اختیار کیا عبادات کے سقوط کو اختیار نہیں کیا ۔ کیونکہ میرے والد کا بیہ صلک تھا کہ عبادات کی بندہ سے ساقط نہیں ہوتی جب تھے اور ان کا اپنا تک وہ عاقل و بالغ ہو ۔ میں نے دیکھا کہ میرے والد اس طرح کے البام کو بھی حق بجھے تھے اور ان کا اپنا نہ ہو بھی ان کے نزدیک حق تھا۔

اب انہیں ان دونوں باتوں کے درمیان مطابقت بیدا کرنے میں بڑی چرائی ہوئی۔میرے محترم چیا (شاہ ابوالرضائح ) نے بھی بجھے بتایا کہ بچھ پر بھی اس تم کا البام ہوا تھا۔ ان کا میلان بھی اس محترم چیا (شاہ ابوالرضائح ) نے بھی عبودات کی تکایف ساقط کردی جاتی ہے۔ اور خدا تعالی کی طرف تھا کہ اصحاب کمال اولیاء ہے شرقی عبادات کی تکایف ساقط کردی جاتی سلک اکثر اولیاء اللہ سے محتول ہے اس بار یک بات کا حل میرے نزدیک یہ ہے کہ انسان جب ایمان بالغیب ہے ایمان مختول ہے اس بار یک بات کا حل میرے نزدیک یہ ہے کہ انسان جب ایمان بالغیب ہے ایمان بالغیب ہے ایمان بالغیب ہے ایمان بالغیب ہے کہ انسان جب کہ انسان جب ایمان بالغیب ہے ایمان بالغیب ہے ایمان مخترب کی ماغت بالغیاد قادر عین البیات کی مرتبہ پر غیبی انوار کے ذریعہ پنجتا ہے تو اس وقت ادکام شریعت کی اطاعت مولی نوار اسے عبادت سے کوئی زحمت و تکلیف نہیں بوتی ۔'' یہ مطلب ہے تکالیف کے ساقط ہونے کا مزاہ وہ لی اللہ کے بچا شاہ ابوالرضائح کم اعقبر بہتی نظام الدین کے پرانے قبر مان میں واقع تھا جب ہوئل او برائے تھی ہوا تو اس مقبرہ اور اسے مردیا ہیں ہو ہوں انسان میں واقع سے موالا تا اس تاریخی مقبرہ کو گیا۔ اس وقت موالا تا حفظ الرضن صاحب دلی وقت کاردوائی دوک دی گئی گئی بعد میں واتوں راست اس گئی۔ گنبد پر کدال جبال آئ تک بھی گئیر نبیں موجودہ جیت بھی ہے ، عک بعد بنائی گئی۔ میں وفن کیا گیا، جبال آئ تک بھی گئیر نبیں موجودہ جیت بھی ہے ، عک بعد بنائی گئی۔ میں والے والے والے والے والے والے اس کی بعد بنائی گئی۔

الم عبدالوم بالت عراني ني الم عبدالوم بالت الم عبدالوم بالتي مشهور كتاب "كتياب السواقسة والم جور الم من التي من التي من التي التي من ا

واستدلال اورائل کشف واعیان کے عقا کدیس طیق دینے کی غرض ہے ۹۵۵ ہمی تالیف فر مائی اوراس میں صوفیاء کے ترجمان کی حیثیت ہے تھی الدین ابن عربی قدس سرہ کی کتاب ''فقو حات مکیہ'' کوسامنے رکھا ہے اور ای کتاب کتاب کا الدین این عربی علی معلوم ہوتی ہے کہ ابن عربی کا کلام بعض حضرات کے نزد یک درجہ اعتبار ہے گرا ہوا ہے اور یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے شنخ کے اشاراتی اور وقتی کا مام کوان کی تصربیحات ہے الگ کر کے دیکھا ہے۔

المام موصوف نے ' ہواقیت' میں بنیادی اور اہم عقا کہ ہے متعلق شخ کی تمام تھر یحات نو حات ہے نکال کر سامنے رکھ دی ہیں اور ان کی روشیٰ میں ان کے کام کا مطلب واضح کیا ہے ، المام صاحب کتاب کے چبنید میں بہت کواس طرح شروع کرتے ہیں۔ یہ بات ناممکن ہے کہ جب تک دنیا قائم ہے کی صاحب عمل نے شرعی تکالیف کا سقوط ہو، اگر یہ بات سلم نہ ہوتی تو ہر محض جس سے جاب مرتفع ، و جاتا و ، شرعی تکالیف ہے بری کر دیا جاتا ، کیونکہ و ، اس حالت میں حق تعالی کے سواکسی کو' فاعل' ندد کچتا۔ حالا نکہ المی سنت والجماعت میں ہے کوئی بھی اس بات کا قائل نہیں ہے۔ بعض عارفین یہ کہتے میں کہ: سالک ایک ایک ایک ایک ایک میں اس بات کا قائل ہے ان السالک بصل الی مقام بر تبنی ہے ہے کہ اس ہے تکایف مو او بد فع المتکلیف ذھاب کلفة العبادة تو اس تول ہے مرادیہ ہے کہ عبادت کی تکایف وزحمت دور ہو جاتی ہے سالک شرعی پابند یوں سے لمول اور دل بر داشتہ نہیں ہوتا گئا ہے۔ کہ بر پابند کی اور ہر یاضت سے اس کولذت و سرور حاصل ، و نے لگتا ہے۔

اكابرصوفياءكيا كبتے بين؟

جنید بغذادی رحمة الله علیه جوانام السوفیداور شیخ العارفین اور بقول سلطان العارفین بایزید

بسطای رحمة الله علیصوفیه می ایسے میں جیسے فرشتوں میں حضرت جرئیل علیہ السام ان سے بوجھا گیا:

بعض اوگ کہتے ہیں کہ تکالیف شرق ساتھ ہوجاتی ہیں ۔ان کا خیال یہ ہے کہ تکالیف شرق تو وسلہ ہیں

وصول وقر بکا۔انہوں نے جواب دیا: صدف و افسی الموصول ولکن المی سفر والذی بزنی

ویسر فی خیبر مسمن یعنقد هذه و لوانی بقیت الف عام ما نقصت من اور ادی شینا الا

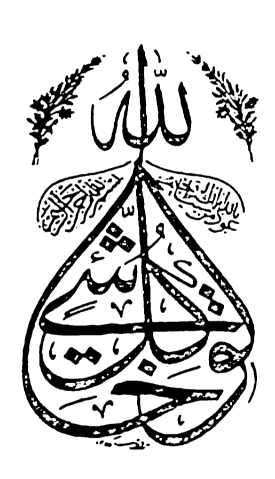
ویسر فی خیبر مسمن یعنقد هذه و لوانی بقیت الف عام می انقصت من اور ادی شینا الا

بعذر شرعی " تھدین کرو ان کے پہنچنے کی کین جنم می ( پہنچنے کی ) اورو و شخص جوز نااور چوری کرتا

بعذر شرعی " تھرین کرو ان کے پہنچنے کی کین جنم میں ( پہنچنے کی ) اورو و شخص جوز نااور چوری کرتا

مشاغل ذکر میں کوئی کی نیں آنے دوں گا۔ بان شرئی بجبوری کی بات انگ ہے۔

مشاغل ذکر میں کوئی کی نیں آنے دوں گا۔ بان شرئی بجبوری کی بات انگ ہے۔

اس سے سمعلوم ، واکہ کو کراولوگوں نے "ستوط" کا مطلب ہی لیما شروع کردیا تھا کہ تابعداری سے شنی کردیا جاتا ہے ، اوران لو ہوں کوجنید بندادی قدی سرو" واصل جنہ "(دوز فی) نر بار ہیں ہیں۔ فطاب شرقی کے بارے جمی شخ اکبرد سرون کے متابلہ میں بہت متند و معلوم ہوتے ہیں ، الزام تو صوفیوں پراس بات کا ہے کہ یوگ فلا ہر شریعت کی زیادہ پروائیس کرتے کر امام موفیاں بارے میں جورائے رکھتے ہیں وطاح تھ ہوشے نو حات کمیہ می نماز نفل پر کلام کرتے ہوئے کہتے ہیں :افول بد ان من غلب علیه حال او کان مجنونا او صبا فیو تحت خطاب النسوع خلافا لبعض بھم مفلوب الحال مون، کبنون اور بچر نیک خطاب شرع کے اتحت ہیں بعض کا اس میں افتان ہے : وجداس کی سے کے کوئی حالت مکف کی الیک نمیں ہے ہوں کوئی سے جس میں دور ول کوئیں سے جس میں دور ول کوئیس ۔۔۔۔ کیکوئی سے دور کوئیس کوئی کوئی کے ۔ "برا مجیب نکھ ہے جوئی نے بیان کیا ہے ۔۔ (بواقیت ہو اور کوئیل کیوٹ کوئیل کوئیس کوئیل کوئیس کوئیس کوئیل کوئیل کوئیل کوئیل کوئیل کوئیل کوئیل کے دائیل کوئیل کوئیل کوئیل کوئیل کوئیل کوئیل کی کوئیل 


# حضرت شاه عبدالقا درصاحب اورمولانا آزاد

اثرین دور میں حکومت برطانیہ کی حکت محمل کے تحت محملی نے اس میدان میں ایک پادری اور پادری اپنے اپنے ند ہب کی جائی پر مناظرہ اور مباحثہ کرتے تھے۔اس میدان میں ایک پادری (فنڈر) کی بڑی شہرت تھی، پاوری فنڈ رمسلمان علاء سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی رسول اکرم صلی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر فضیلت وافضلیت کے موضوع پر بحث کرتا تھا۔اس موضوع پر اس کا مطالعہ براوسیے تھا، مولا تا رحمت اللہ کیرانوی اور مولا تا شرف الحق د ہلوی جسے جید علاء سے اس کا مقابلہ رہا ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے مقابلہ میں حضرت عیسی علیہ السلام کی افضلیت پر فنڈ رکا ایک مناظرہ ہوا۔ یہ مناظرہ ہوا۔ یہ مناظرہ میں مسلمان عالم نے ہوا؟ اس کی تفصیل معلوم نہیں ہوگی۔ای مناظرہ میں فنڈر نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی پیدائشی معصومیت پر قرآن کریم سے استدلال کرتے ہوئے قرآن کریم کی ہا ہے۔ پیش کی:

اِنّی أُعِنْدُ هَا بِکَ و ذُرٌ یُتَهَا مِنَ الشَّیْطَانِ الرَّجِیْم فَتَقَبَّلْهَا رَبُها بِقَبُوْلِ خَسَنِ (آلعران ۲۷)" حفرت مریم کی مال نے دعاء کی کدا ہے فدا! میں اس لاک اوراس کی اولا دکوشیطان لعین سے تیری پناہ اور تیری حفاظت میں دیت ہوں، خدا تعالی نے اس کی دعاء اچھی طرح قبول کی۔" قرآن کریم کی ہے آیت حفرت عیلی اور ان کی مال مریم کو بیدائش معموم ثابت کررہی ہے اس کے برعس رسول الله علید دیم کے بارے میں قرآن کہتا ہے۔ وَ وَضَعْنَا عَنْکُ وَ ذِرْکُ الذِّی انْقَضَ ظَهْرُکُ (سورہ انشراح ۲)

فنڈر نے اس آیت کا ترجمہ شاہ عبد القادر صاحب محدث دہلوی کے موضح قرآن کے حوالہ ہے حسب ذیل ہیش کیا:

''ہم نے تجھ سے تیرے گناہوں کا بوجہ دور کر دیا''اس آیت سے فنڈر نے ٹابت کیا کہ رسول پاک بہلے گناہوں میں آلودہ تھے فدا تعالی نے بعد میں آپ کواس بوجھ سے ہلکا کیا۔
اس مباحثہ میں مد مقابل مسلم مناظر نے کیا جواب دیا ،اس کی تفصیل معلوم نہیں ہو تکی البیتہ مولا ٹا آزاد کے ایک مکتوب سے معلوم ہوتا ہے کہ مولا ٹا آزاد یا تواس مناظرہ میں شریک تھے یا کسی آدی نے انہیں اس مناظرہ کی اور فنڈر کے استدلال کی روداد سنائی اور وہ مولا ٹا کے ذہن میں محفوظ رہی۔

جنانچدلا ہور کے مشہور صاحب علم خواجہ عبد الوحید لا ہوری نے مولانا آزاد کی خدمت میں جنانچدلا ہور کے مشہور صاحب ایک مضمون قرآن کے تراجم کے بارے میں ارسال کیا۔ جس میں حضرت شاہ عبد القادر صاحب کے ترجمہ وضح قرآن ہے متعلق بھی سوالات کے مجے۔

خواجہ عبدالوحید حضرت مولا تا احمالی لا ہوری کے مقربین میں سے تھے اور مولا تالا ہوری شاہ ولی اللہ عدف دہلوی اور ان نے خاندانی علوم کے بہترین شارح کے طور پرمشہورا ورمستم تھ، ہوسکتا ہے کہ خواجہ عبدالوحید نے مولا تالا ہوری کے مشورہ سے میضمون مولا تا آزاد کو بھیجا ہوتا کہ شاہ عبدالقادر صاحب کے اردو ترجمہ وتغییری حواثی کے بارے میں ان کی رائے معلوم ہو، مولا تا آزاد نے بارے میں ان کی رائے معلوم ہو، مولا تا آزاد نے بارے میں انیا جو الی کھوب ارسال کیا جو مکا تیب ابوالکلام آزاد شائع شدہ اردواکیڈی سندھ کراچی میں شامل ہے۔

مولانا آزاد کے بید مکا تیب کرا جی اسلور نے جب مولانا آزاد کے ان مکا تیب کے مجموعہ میں متعلقہ کمتوب نے میں۔ راقم السطور نے جب مولانا آزاد کے ان مکا تیب کے مجموعہ میں متعلقہ کمتوب کو پڑھا تو اس نے غور کیا کہ مولانا آزاد شاہ عمیدالقا درصا حب کے اردو کے ترجمہ کے بارے میں کوئی بات تحقیق کے بغیر تحریف کر سکتے تھے ، ضرور مولانا کے سامنے موضح قرآن کا کوئی ایڈیشن ایسا موجود رہا ہوگا جس میں شاہ صاحب کے نام سے ندکورہ ترجمہ کیا گیا ہے کیونکہ شاہ صاحب کے نوائد میں بالل باطل کی طرف سے تھر فات اور الحاقات کی کوششیں ابتدائی سے جاری ہیں۔

سیدعبداللہ لا ہوری کا ایڈیشن جو کلکتہ میں اردوٹائپ کے اندر چھپا ہے وہ بہلا ایڈیشن ہے اس کا جونسخہ میرے پاس ہے اس میں شاہ صاحب کے نوائد وحواثی میں تصرف والحاق کی تمن

### 

مثالیں میرے سامنے تھیں۔ایک مثال یہ کہ سورہ الطارق میں وَانَّهُ عَلَیٰ رَجْعِهِ لَقَادِر (آیت مثالی میں دنیا کے لفظ کا اضافہ کیا حمیا یعنی اللہ تعالی انسان کوموت کے بعد دنیا میں واپس لانے پر قادر ہے۔ ظاہر ہے کہ بیاضافہ آریہ ساج کی طرف سے کیا حمیا اور انہوں نے قرآن سے آوا کمن اور تنایخ ٹابت کرنے کی کوشش کی۔

حالا نکہ موضح قرآن کے کسی دوسرے متندنسخہ میں'' دنیا'' کالفظ موجودنہیں ہے۔ دوسری مثال یہ ہے کہ سورہ الحاقہ (پارہ تبارک) کے حاشیہ پر دونوں طرف کاغذ جسیاں کیا حمیا اور اس میں ابل بیت نزی کی تعریف و توصیف میں شیعی نظریات کو داخل کیا ممیا اور پیکھا ممیا که رسول یا ک صلی الله عليه وسلم نے حضرت على كرم الله و جهه كوا بنا وصى بنايا اور آ كچو يعسوب المومنين كا خطاب ديا \_غور. كرنے ہے صاف منظر آرہا ہے كه دونوں طرف اوپر سے كاغذ چسياں كے محتے ہیں۔اى طرح و موروعبس کے حاشیہ پرایک فائدہ میں آخرت کے دن کا طول بیان کیا گیا ہے اور اے ان الفاظ میں حفرت على كرم الله كى طرف منسوب كيا حميا ميا عفرت امير المومنين على عليه السلام مروى ہے۔ حالا نکہ موضح قرآن کے کمی نسخہ میں یہ فائدہ موجود نہیں ، یہ صاف صاف الحاق ہے ان تصرفات کے چین نظر مجھے بیشبہوا کہ ثناید سورہ الم نشرح کے ترجمہ میں بھی کوئی تصرف کیا گیا ہو مگر جب میں نے اینے مرتب کردہ متندموضح قرآن میں (جومیں نے ۱۸مختلف ایڈیشنوں کوسا منے رکھ كر مرتب كيا ہے ) اس آیت كا ترجمہ دیکھا اور کچرمزیداظمینان کے لئے مكاتیب کے مرتب مولانا شاہ جہانپوری ہے کراچی میں (۸۲ء) ملا قات کر کے اصلی مسودات کوغور سے پڑھا۔تب مجھے معلوم ہوا کہ مولا نا آزاد نے اپنے اس کمتوب میں غیر تحقیق با تیں تحریر کی ہیں ۔اس وقت (۸۲ء) میں نے اس کمتوب آزاد کی و نساحت میں مختمر مضمون تحریر کر ہے اپنی کتاب محاس موضح قر آن میں شامل کر دیا کیونکہ رہے کتاب طباعت کے لئے جار ہی تھی لیکن میں نے مولا نا ابوسلمان صاحب ثناہ جہانپوری سے وعد ، کیا تھا کہاس پر نفسیلی مضمون تحریر کروں گا۔ چنانچہ حسب ذیل مضمون ای وعد ، کا ایفا ء ہے۔ مولانا آزاد كاجوالى كمتوب

مواہا تا آزاد خواجہ عبد الوحید کو مخاطب کر کے لکھتے ہیں: آپ نے قرآن کا جو اعلان مطبوبہ ہمیجا ہے اس میں چند باتمیں طلب معلوم ہوتی ہیں ، خیال ہوا کہ آپ او گوں کولکھ دوں،

مكن بككام آئــ

(۱) یہ داقعہ کہ شاہ عبدالقا در رحمۃ اللہ علیہ قدی کے مصرعہ میں تقرف کر کے کہا کرتے تھے: من نیز حاضری شوم تغییر قراں در بغل

محل نظر ہے اور ممکن ہے کہ التباس ہوا ہو، دراصل جو داقعہ منقول ہے دہ شاہ عبد العزیز صاحب کے کمانتال سے پہلے رئیج الاول کی مجلس وعظ میں قدی کا مندرجہ صدر شعربہ تصرف پڑھا اورا بی تغییر کی طرف اثارہ کیا۔

(۲) یہ جومشہور ہے کہ شاہ صاحب نے اپنا ترجمہ جالیس برس میں پورا کیا، سیح نہیں معلوم ہوتا، بھلا جالیس برس کی اس میں کیا بات تھی؟

می بات یہ ہے کہ شاہ صاحب نے یہ ترجہ سید احمہ بریلوی کی فرمائش پر کیا۔ شاہ صاحب زینت المساجد (دریا تبخ) کے ایک مجرہ میں رہا کرتے تھے وہیں بیرتر جمہ کیا۔
(۳) شاہ صاحب کے بعض حواثی نے محرین اسلام کو اعتراض کا موقع دیا مطاسورہ السم نشر حض وَ وَ فَنَ مَنْ عَنْ کُ وِ ذَرَ کُ اللّٰهِ فِی کا بیرتر جمہ کرنا ''ہم نے گنا ہوں کا بوجہ دور کر دیا ہے'' فی وَ وَ فَنَ مَنْ عَنْ کُ وِ ذَرَ کُ اللّٰهِ فی کا بیرتر جمہ کرنا ''ہم نے گنا ہوں کا بوجہ دور کر دیا ہے'' پادری فنڈ رہنے آل حضرت ملی الله علیہ وسلم خلاف اس سے تثبت (استدلال) کیا تھا۔
پادری فنڈ رہنے آل حضرت ملی الله علیہ والم خلاف اس سے تثبت (استدلال) کیا تھا۔
(۵) شاہ صاحب نے اپ حواثی میں ضعیف تصوں اور اس ایک کردی گئری کے گزئے بیانے سے مثل ہاروت و ماروت کی کہانی اور طالوت کا اس طرح متخب ہونا کہ ایک کردی کے گزئے بیانے سے مثل ہاروت و ماروت کی کہانی اور طالوت کا اس طرح متخب ہونا کہ ایک کردی کے گئے نے سے مثل ہاروت و ماروت کی کہانی اور طالوت کا اس طرح متخب ہونا کہ ایک کردی کے گئر آن کہتا ہے: بسطة فی العلم و الحسم وغیر ذالک.

(۲) باتی رہا مطالب قرآن اور اس کی مہمات کا معاملہ تو اہل نظر سے بخی نہیں کہ اس باب میں ان کے سامنے عام سطح سے کوئی بلند تر مقام موجود نہیں تھا ، انہوں نے کہیں بھی جلالین اور بیضاوی سے آگے قدم نہیں بڑھایا اس لئے وہ کزوریاں ان کے تغییری اختیارات میں موجود ہیں جو عام طور پر متداول تفاسیر میں یائی حاتی ہیں۔

کمتوب الیہ خواجہ عبد الوحید صاحب نے اس کمتوب آزاد کی تعریف کرتے ہوئے لکھا شاہ عبد القادر صاحب کے ترجمہ اور تفییر کے متعلق میر کہا گاگ رائے ہے جوعلم میں آئی ورنہ ہر کی نے اس کی مدح وستائش ہی کی ہے۔''

### 

مولانا آزاد کا بیکتوب مولنا احمالی صاحب لا ہوری کے علم میں آیا یا نہیں؟ کیونکہ خواجہ صاحب کا تعلق اسی مولانا لا ہوری کی انجمن خدام الدین سے تھا اگر مولانا کے علم میں آتا تو مولانا ضروراس کا جواب تحریر فرماتے۔

#### مولانا آزاد کی تقیدات کے جوابات!

مولانا آزاد کی علمی شخصیت اور مولنا کا قر آن کریم کے علوم سے فاص تعلق اظهر من الشمس بے لیکن مولانا علیہ الرحمة کی ندکورہ تنقیدات سے اتفاق کرنا مشکل ہے۔ اب تک مولنا کا بید کمتوب گرامی کسی صاحب کی نظر سے کیوں نہیں گزرااس پر تعجب کرنے کے سواکیا کیا جا سکتا ہے۔
(۱) قدمی کے مشہور فاری کے متعلق مولنا نے جو بچھ کی صاحب وہ صحیح ہے اس شعر کی نسبت شاہ عبدالقا در کی طرف درست نہیں ہے۔

(۲) شاہ صاحب نے سیداحمہ بریلوی صاحب کی خواہش پرتر جمہ کیا تاریخی طور پریہ بات درست نہیں ہے۔سیداحمرصاحب کی تاریخ بیدائش ۲/صفر ۱۲۹ھ ہے اور حضرت شاہ صاحب کا ترجمہ ۱۲۰۵ھ کو کمل ہو چکا تھا جیسا کہ موضح قرآن کے اعداد سے ظاہر ہے، یہ نام شاہ صاحب نے تاریخی رکھا۔ ہے۔

سید صاحب ثاہ صاحب کی خدمت میں اس وقت پنچے جب آپ کی عمر کم وہیں اٹھارہ برس کی تھی مولانا آزاد کو تعجب ہے کہ ثاہ صاحب نے ترجمہ قرآن میں چالیس سال کیے لگادیے؟ '' بھلا چالیس برس کی اس میں کیا بات تھی؟''

جالیس برس کا قول علاء دیو بند میں مشہور ہے،''امیرالروایات''مشہور کتاب اس قول کا ما خذہے۔

مولانا آزاد نے اپنای کتوب میں شاہ صاحب کے ترجمہ کے بارے میں تعریف کے جوفقر ہے میں ان نقروں میں مولانا کے استجاب کا جذبہ موجود ہے۔ مولانا لکھتے ہیں:
مواہ میں میں مولانا کے استجاب کا جذبہ موجود ہے۔ مولانا لکھتے ہیں:
مثاہ صاحب کی سب ہے بردی خدمت جسمیں اردوز بان ہمیشہ ان کی احسان مندر ہے
گی کہ انہوں نے اس وقت قرآن مجی کا اردوتر جمہ کیا جب بیز بان بالکل طفولیت کی حالت میں تھی اور نثر نویسی ہمی پوری طرح شروع نہیں ہوئی تھی۔ اس کا م کو وہی لوگ کر سکتے ہیں جوز بان کے اور نثر نویسی ہمی پوری طرح شروع نہیں ہوئی تھی۔ اس کا م کو وہی لوگ کر سکتے ہیں جوز بان کے

ڈ ھالنے والے ہوتے ہیں <u>ن</u>ا

اس کے علاوہ شاہ صاحب ترجمہ کا کام اپن تعلیمی اور تدریبی خدمات کے ساتھ انجام دیتے تھے، یہ مطلب نہیں کہ دن رات ترجمہ نویسی میں مشغول رہتے تھے۔

شاہ صاحب نے جس تحریک و ترغیب پرموضح قر آن ترتیب دیا وہ ان کے والد شاہ ولی اللہ کا کے والد شاہ ولی اللہ کا کہ اللہ کا کہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا کہ کا کہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا کہ کا کہ کا کہ کا اللہ کا کہ کہ کا کہ کہ کہ کا کہ کر تیا کہ کا کہ کا کہ کہ کا کہ

ای تحریک پر شاہ ولی اللہ کے تمن صاحبزادے اس کی تحیل پر متوجہ ہوئے۔ شاہ عبد القادر العزیز صاحب نے فاری میں ایک عظیم تغییر شروع کی اور شاہ رفیع الدین اور شاہ عبد القادر صاحبان نے بالتر تیب قرآن کا تحت لفظ ترجمہ اور با محاور وارد و ترجمہ تحریر کیا۔ البتہ شاہ صاحب کے ترجمہ کی طباعت کے سلسلہ میں یہ بات ضرور سامنے آتی ہے کہ اس کا پہلا ایڈیشن اس طرح طبع ہوا کہ حضرت سید صاحب کے بھانجے مولا تا سید احمہ علی صاحب کے پاس شاہ صاحب کے ترجمہ کا مصودہ تھا اور حضرت سید احمہ بر یلوی کے مشہور سفر جے میں یہ شریک تھے۔

سیدصاحب کے ایک مرید عبدراللہ لا ہوری بھی اس جماعت مجاہدین کے ساتھ سفر جج میں شامل سے، انہوں نے اس سفر میں اس مسودہ کونقل کیا اور جج سے واپس آ کراہے کلکتہ کے مطبع احمدی ہیں ٹائپ کے حروف کے اندر چیچوایا،اس وقت اردوکی طباعت کا بہی انتظام تھا۔

عین ممکن ہے کہ اس طباعت کے لئے حضرت سیداحمہ صاحب کی ترغیب محرک رہی ہو۔ (۳) شاہ صاحب نے زینت المساجد ( دریا سمنج ) کے جمرہ میں موضح قر آن تر تیب نہیں دیا بلکہ اپنے قائم کردہ مدرسہ داقع مسجد اکبرآبادی ( موجود چورا ہادریا شمنج ) میں ترتیب دیا۔

شاہ صاحب نے اپنے والد کے قائم کردہ مدر سدر حیمیہ ( کلال کل) ہے الگ ہو کر نہ کورہ ( بیگم شاہ جہاں کی مسجد ) کو آباد کیا۔

(۳) مولانا آزاد کے خیال میں موضح قرآن کے مطالب قرآنی اور مبمات تغییری کی سطح جلالین اور بینادی ہے جلالین اور بینادی سے بلندنہیں۔ اس سلسلہ میں مولنا آزاد کی اس رائے پرمولانا سیدانور شاہ صاحب تشمیری شیخ الحدیث دارالعلوم دیوبندگی رائے کورتیج حاصل ہے۔

مولا تا تشمیری جمله علوم اسلامی ، تغییر ، حدیث ، فقد اور کلام کے ماہر عالم تھے ، آپ کی رائے شاہ صاحب کے تغییر کی مطالعہ رائے شاہ صاحب کے تغییر کی مطالعہ کے بارے میں یہی ''عربی کی بیمیوں تغییر وں کے مطالعہ سے قرآن کریم کی جومشکل بات سمجھ میں نہیں آتی وہ شاہ عبد القادر کی موضح قرآن سے مل ہوجاتی ہے مگر شاہ صاحب کے ہاں اجمال اور اختصار بہت ہے''

(۵) موضح قرآن کے حواثی میں اسرائیلی روایات کی کشرت کا جواعتراض مولا تا آزاد نے اس کھتوب میں کیا ہے وہ درست ہے، شاہ صاحب نے تغییری روایات کے نقل کرنے میں تحقیق و تقید کے کام نہیں لیا بلکہ اپنے بوے بھائی اوراستاد حفرت حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب کی توسع پسندی ہے کام لیا اوراس توسع پسندی اور بعض اسرائیلی روایات کی شہرت کے سب ان کی مقبولیت کا اثر برے شاہ صاحب کی مشہور کتاب ججة اللہ البالغہ کے اندر بھی نظر آتا ہے جیسا کہ اس تا چیز نے اسرائیلی روایات ہے متعلق اپنے تحقیقی مضمون میں واضح کیا ہے۔

(۲) مولانا آزاد نے پادری فنڈر کے حوالہ سے شاہ صاحب کے جس ترجمہ پراعتراض کیا ہے افسوس ہے کہ مولانا نے شاہ صاحب کا ترجمہ براہ راست دیکھنے کے بجائے محض کی سائی بات پر اعتماد کر ہے اسے بیان کردیا۔ میر سے سامنے شاہ صاحب کے ترجمہ کوایڈٹ کرتے وقت پجھلے ڈیڑھ دوسال کے کاایڈیشن موجود رہے مگر کسی ایڈیشن میں وہ ترجمہ موجود نہیں ہے جسے پادری فنڈر نے شاہ صاحب کی طرف منسوب کیا بخور کرد۔ شاہ صاحب کا ترجمہ حسب ذلیل ہے:

"اورا تاررکھا تجھ سے بوجہ تیراجس نے کڑکائی پیٹے تیری" اس تغیر پرحاشیہ شاہ صاحب نے بیتحریر کیا ہے: "وی کا اتر نااول مشکل تھا، پھر آسان ہوگیا" شاہ صاحب نے سورہ مزل کی اس آیت کو سامنے رکھا ہے: اِنْ اسْنُ لَقِینَ عَلَیْتُ فَوْ لا نَقِیلًا ۔" ہم آب پرایک بھاری بھر کم کلام نازل سامنے رکھا ہے: اِنْ اسْنُ لَقِینَ اور تول تیل کوسورہ الم نشرح میں" وزر" سے تعبیر کیا گیا ہے۔

قرآن كريم مين 'وزر'' 'أوزاء 'كالفاظ النوى مغهوم (بوجه) مين بهى استعال كے ميں اوران الفاظ كو كارى طور برگناه (ذنب) كم عنى ميں بھى استعال كيا گيا ہے: وَلَــكِـنَــا كَمُ مِينَ الفاظ كو كارى طور برگناه (ذنب) كم عنى مين بھى استعال كيا گيا ہے: وَلَــكِـنَــا كَمُ مِينَا اوْزَارَ امِنْ ذِينَةِ القَوْم (ط٨٥) مَنسَى تَضَعُ المَحَوْبُ اوْزَارَ ها ذلك (محمرم)' كمينا اوْزَارَ امِنْ ذِينَةِ القَوْم (ط٨٥) مَنسَى تَضَعُ المَحَوْبُ اوْزَارَ ها ذلك (محمرم)' مرتوم كر يورات كے يو جيلد موئے تھے، ہم نے انہيں اتار كينيكا 'ديد بن امرائيل كا قول

نقل کیا حمیا ہے۔

"يبال تك كه جنگ ايخ بتهيارول كابوجه ركهد،"اس وقت تك دشمنول كامقابله جاری رہنا جائے۔ یہ جہاد کے احکام میں ہے ہے۔ مولانا آزاد نے غبار فاطر (ص: ۱۵) میں یور پین صلیبی مبلغ (لا برتیاں) کے متعلق لکھا ہے کہ وہ بڑا جالاک شخص تھا۔لوگوں کا ذوق واستعجاب حاصل کرنے کے لئے من گھڑت با تیں جھوڑ اکرتا تھا۔ فنڈ ربھی ای قتم کاصلیبی مبلغ تھا جے برطانوی حکومت نے ہندوستان بھیجا تھا جس نے شاہ عبدالقادر کی طرف غلط تر جمہ منسوب کر دیا اور جیرت ہے کہ مولا تا آ زاد جیسا دانش ورمحقق اس کے پرو بیگنڈ و کا شکار ہو گیا۔

یادری فنڈر کےاستدلال کی بنیاد؟

یا دری فنڈرنے اپنے دعوے کے ثبوت میں شاہ عبدالقادر صاحب کے غلط ترجمہ ہے استدلال کیا،لیکن یا دری فنڈ رنے جومغہوم اس آیت کا پیش کیا۔اسکی بنیا د تغییر کی کتابوں میں موجود ہے۔تغییر کی کتابوں میں قرآن کریم کے لفظ (وزر) کو گناہ۔ '' یہ ایا گیا ہے فنڈر کی نظر ہے تغییر کی وہ تاویلی بحث گزری ہے، تب اس نے شاہ صاحب کے نام پر فتندانگیزی کرنے کی جرأت کی۔ درمنشور كےضعیف آثار!

درمنثور علامہ جلال الدین سیوطی (۴۹ ۸ هه) کی مشہور تغییر ہے اور اس کے بارے میں محققین کی رائے یہ ہے کہ علا مدسیوطی نے اس تغییر میں صحت و تحقیق کا التزام نہیں کیا یہ کتاب صحح وسقیم اور رطب و یابس کا ایک طو ماربن کرروگنی ہے (تاریخ مفسرین ۲۲۱)

علامه سیوطی نے امام مجاہد تا بعی اور شریح ابن عبید حضری کے حوالہ سے اس آیت کی جو تشریح نقل کی ہے اس میں لفظ' وزر' کو گناہ کے معنی میں لیا گیا ہے حالا نکہ امام ابن کثیر نے ان ا قوال کے ضعیف ہونے کی دجہ ہے اپن تغییر میں انہیں نقل نہیں کیا۔

ار دومغسرین میں مولا تا تھانوی عام طور پر درمنثور کا حوالہ دیتے ہیں اس آیت کی تغییر میں بھی مولا نانے درمنثور کے منقول آٹار کے حوالہ سے ندکورہ آیت کی تغییر میں''وزر'' سے ذنب مرادلیا ہے اور وہی تاویل کی ہے جوا کڑ حفرات کرتے ہیں کہ: حسنسات الأبسر ار سیسآت المعقربين ليخى نيكول كى بحلائيال اصحاب تقرب كى كوتابيال قرارياتى بي اس اعتبارے یہ آ ہے سورہ فتح کی آ ہے لِنفور لک الله مَا تَقَدُم کے ہم معنی ہوجاتی ہے،
لیکن اس ناچیز نے جہاں تک غور کیا تو یہ بات ذہن میں آتی ہے کہ سورہ فت کی آ ہے نہ کورہ اور
دوسری ای قسم کی آیات (سورہ محمد ۱۹ سورہ عافر ۵۵) کی تا دہل میں نہ کورہ تو جیہ جاری ہوجاتی ہے
کونکہ یہ لفظ ( ذنب و ذنوب ) قر آن کریم میں قصور ، جرم اور گناہ کے معنی میں استعال کیا گیا ہے،
لیکن لفظ ' و زر '' اور '' اور اور '' کے الفاظ قر آن کریم میں بار اور ہوجھ کے معنی میں بھی استعال بوعے ہیں۔ اس لئے نہ کورہ مشہور باریک تاویل ہے بہتے
ہوئے ہیں اور گناہ کے معنی میں بھی لائے گئے ہیں۔ اس لئے نہ کورہ مشہور باریک تاویل ہے بہتے
کے لئے شاہ صاحب نے نہ کورہ ہو جھ کے معنی میں استعال کیا ہے اور یہ شاہ صاحب کی قر آن بی اور
ادب رسالت دونوں کا کمال ہے۔ اور یہ وہ تو جیہہ ہے (موضح قر آن کی) جو آ ہے نہ کورہ کو پا دری
فنڈ ر کے اعتراض ہے واضح طور پر محفوظ رکھتی ہے۔





# یادری فنڈ ر کے مناظروں کی تحقیق

تر جمان دارالعلوم تمبر ۲۰۰۳ء می حضرت موایا تا اخلیا قسین قاسمی کامضمون دمضرت شاوعبدالقادرادر موایا تا آزاد' استفاده کی نیت ہے پڑھا۔ اس مضمون میں حضرت موایا تا رحت اللہ کیرانوی کا پاوری فنڈر سے مناظرے کے ضمن میں ذکر آسمی ہے۔ اور حضرت موایا تا کیرانوی کے ساتھے موایا تا شریف الحق وہلوی کا بھی ذکر ہے کہ فنڈر سے موصوف نے بھی مناظرہ کیا۔

ای سلسله می کوف ہے کہ دھنرت موالا تا کیرانویؒ نے پادری فنڈر سے مناظرہ ، ۱۸۵۴ میں کیا تھا۔ موالاتا کے دست راست ڈاکٹر وزیر خال تنے مناظرہ مرف دو دنوں تک جاری رہا ، تیمرے دن بغیر کی اطلاع کے پادری فنڈر خائب ہو گیا اور پھر بھی موالاتا کیرانویؒ کے ساسنے آنے کی جرائت نہ کرسکا حالاتکہ فنڈر ۱۸۵۵ کے بعد ہندوستان سے مبلے جرشی گیا۔ وہاں چندے قیام کے بعد سورز زلینڈ پھرانگلتان پہنچا یباں کی لندن جج جو سومائن نے اسکوت طنطنہ بھیجے دیا۔ یباں فنڈر نے سلطان عبدالعزیز خال سے ملا تا سے کر کے دھنرت موالاتا کیرانوی سے اپنے مناظرہ کی فرضی داستان سائی اور سلطان کو بتایا کہ اس مناظرہ میں بیسائیت کو فنتے ہوئی اور اسلام مغلوب ہو گیا۔ سلطان کو ای مال کیلئے شریف کہ عبداللہ پاشا کوفر ہان جاری کیا کہ مندوستانی مجابح معنوی روداد سے تشویش ہوئی اور انہوں نے تحقیق حال کیلئے شریف کہ عبداللہ پاشا کوفر ہان جاری کیا کہ مندوستانی مجابح حالا ہے معلوم کر کے باب الخلافۃ کو مطلع کریں۔

شریف کمداس مناظر وی منسل دواد دسترت سیداحمد وطان سے ن بچے سے اور ان میں بیمی معلوم تماکہ ساحب مناظر و حضرت مولا تا بجیرانوی بندوستان سے بجرت کر کے مکہ کرمہ آ بچے میں اور یمیں قیام پذیر میں جتا نچہ سلطان کوشریف مکہ نے بلاتا خیراطلاع بہنچائی کہ حضرت ولا تا کہ کرمہ میں موجود میں سلطان عبدالعزیز فال نے شاہی مبمان کی حیثیت سے مولا تا کو تسطنطنیہ طلب کرلیا۔ حضرت مولا تا ۱۸ ۱۸ میں تسطنطنیہ تشریف لے مجے پاوری فنڈ ریبال بہلے سے موجود تھا اسکو جب حضرت مولا تاکی تشریف آ وری کا علم ہواتو تسطنطنیہ سے فرار ہوگی اور زندگی مجرسا سے آنے کی جرائے نہ کررئا۔

مولانا ترف المن وہلوی میں بہت کم عمر تھے اس لئے کہ مولانا وہلوی نے حضرت مولانا کیرانو کا اللہ کا کیرانو کا کے اتحا اور سے اس مدرسہ میں شرف کمذ حاصل کیا ہے جس کومولانا کیرانوی نے کیرانہ میں ، ۱۲۵ھ یااس ہے بچھے ہلے قائم کیا تھا اور فائڈ رے مناظرہ ، ۱۲۵ھ میں ہوا تھا۔ مولانا شرف الحق کا من وفات ۱۳۵۳ھ ہے ای ہے مولانا وہلوی کی عمر کا اندازہ کر لیا فنڈ رے مناظرہ کی عمر کا اندازہ کی ساحب نے مناظرہ کی جائے مزید براں فنڈ رے ۱۸۵۷ء کے بعد ہندوستان سے چاا کیا تھا بجراس سے مولانا شرف المحق صاحب نے مناظرہ کی میں کیا تھا تحقیق طلب ہے۔

البتہ مولانا شرف التی معد نقی دہادی کا مناظرہ دبلی مشنری کے انچارج مسٹرلیرانے سے ٹابت ہے اور نیسائیت کی ردمیں مولانا کی کتابیں اور مناظرے قابل قدر کارنا ہے ہیں۔

ای طرح فنڈر کے مناظرہ میں مولا ٹا ابوالکام آزاد کا بھی ذکر آھیا ہے کہ اس میں وہ شریک سے یا کی ہے روداد تی جی جو مولا ٹا کا تاریخی ٹام فیروز روداد تی جی جو مولا ٹا کا تاریخی ٹام فیروز کے دوراد تی جی جو مولا ٹا کا تاریخی ٹام فیروز کی جی جو مولا ٹا کے ذبن میں محفوظ ربی مولان آزاداور فنڈر کے زبان میں کب بخت ہے جس سے من ولادت ۱۳۰۵ ہے برآ مدہو تا ہے اس لئے جبلے سے حقیق ضروری ہے کے فنڈردوبارہ ہندوستان میں کب بخت ہے جس سے من ولادت ۱۳۰۵ ہے مناظر مے کن علی ماسلام سے ہوئے۔

یوں تواس زبانہ میں جب نیسائیت کوفرون و یے کی برصفیر میں انتخک اور جارحانہ کوششیں ہور جی تعین نمیک این زبانہ میں جب نیسائیت کوفرون و یے کی برصفیر میں انتخا اور خار موز کرا یسے مضبوط بند بانده و یئے کہ ای زبات جارحیت میں علما مرکزام نے ۔ بے خوف و خطر عیسائیت کے سل روال کا رخ موز کرا یسے مضبوط بند بانده و یئے کہ عیسائیت دم بخو و ہوگئی۔ چند نام جونوک قلم پر آھئے ہیں وہ یہ ہیں: اگر وزیر خال ، موال ناسید آلے میں موال نا تاسم نانوتو کی ، موال ناشر ف الحق رہاوی ، موال ناسید امیر حسن ، موال نامیم می مولان اسید عبد الباری و غیر ہم رحم ماللہ رحمة واسعة .

(مولانا)عبدالحفيظ رحماني او برئ سنت بيرتمريولي

# مولانا آزاد پر

قادیانی تفییر کی پیروی کابے بنیادالزام

ال کے علوم پر بے پناہ عبور حاصل ہے۔ چنانچہ وہ بہلا تخص ہے جس نے ۱۹۱۱ء کی اس کے علوم پر بے پناہ عبور حاصل ہے۔ چنانچہ وہ بہلا تخص ہے جس نے ۱۹۱۱ء کی عالمی تاریخ ملکی اور بین الاقوامی سیاست اور فدہبی امور کے تینوں محاذوں برقر آن سے استدلال انطباق اور استشہاد کر کے بڑے بڑے بڑے برخے علی کی جرت میں ڈال دیا تھا حتی کہ دار العلوم دیو بند کے شنح الحدیث مولا نامحمود الحن جیسے عالمی سیاست کے ماہر نے فرمایا تھا کہ ہم سبق بھول گئے تھے مگر الہلال نے ہمیں اپنا بھولا سبق یا ددلا دیا۔

ای ابوالکلام کی عمر ۱۹۱۲ء میں صرف ۲۲ برس کی تھی گراس کا پختہ قلم، جرتاک بھیرت، بے پناہ مطالعہ اور بے لاگ تقید نے علامہ بنای کوبھی مششدرہ کردیا تھا۔ ای ابوالکلام نے ۱۹۱۲ء میں جمعیۃ علماء مند جیسی جماعت کے اجلاس میں خطبہ صدارت پڑھ کر علماء اسلام کو سیاست اور علوم قر آن کے سبق پڑھائے تھے، ای ابوالکلام نے برھ کر علماء اسلام کو سیاست اور علوم قر آن کے سبق پڑھائے تھے، ای ابوالکلام نے جب ۲۳ برس کی عمر میں ترجمان القرآن لکھ کرعلم ادب اور تاریخ کے علماء فضلاء کو چونکا دیا تھاتو آج اس پرالزام عائد کیا جار ہائے کہ اس نے تاریخی سرقہ کیا ہے اور سرقہ بھی کس دیا تھاتو آج اس پرالزام عائد کیا جارہ گام اور بے بصیرت انسان کا۔

ہم شگر گزار ہیں کدمولانا اخلاق حسین صاحب نے اس الزام کی عالمانہ تردید فرمائی۔(ملاحظہ ہو ماہنامہ ریاض الجنة ،دار العلوم، جون پور)

مولانا قائم لکھتے ہیں:

مولانا آزادر حمة الله نظید کی تغییر قرآن ترجمان القرآن کو سلمانوں کی نظروں کے کرانے کے لئے نے کان میں سے ایک حملہ یہ ہے کہ مولانا آزاد نے قادیانی تغییر سے استفادہ کیا۔

مولانا آزاد کی قرآنی بھیرت کتاب کا پہلا ایڈیشن جھیپ کر جب اہل علم کے

سامنے پہونیا تو اہل علم نے اس کی پذیرائی کاحق ادا کیا۔سرکاری حلقوں نے تو اس کتاب کے ساتھ بے رخی کا روپیاختیار کیا اور کتاب کے مباحث میں جہاد، جزیداور گاندھی جی کی اہنسا کوصرف وقی حکمت علمی (نہستفل اعتقاد) اور وحدت دین کے اس تصور کی نفی جو گاندھی جی کے حلقہ میں مشہور ہاور مسلمانوں کے لئے تہذیب اور دین تشخص كي ضرورت اوراس كااعلان \_ جيسے مباحث كود مكھ كريه طبقه متوحش ہو گيا۔ اورد لی اردوا کیڈی کاسر کاری ادارہ اس کتاب کی اشاعت میں تعاون دینے کا وعدہ کرنے کے بعداس ہے منحرف ہوگیا۔ بید در تھا جناب شریف انحسن صاحب نقوی کی

سكريثرى شپ كاتھا۔

بہرحال ملت اسلامیہ کے دوسرے ذمہ دار حضرات نے تعاون کیا اور بیہ کتاب ہندوستان کے دینی اداروں تک پہنچائی گئی اور پہنچائی جارہی ہے اور کتاب کا پہلا الديش ختم مور ما ہے۔حسب ذيل مضمون مولانا ابوسلمان صاحب شاہ جہاں بوری مقیم عال کراچی کی توجہ دہانی پرتر تیب دیا گیا ہے جودوسر سے ایڈیشن میں شامل کیا جائے گا۔ قرآنی بصیرت کے متعلق مولانا شاہ جہاں پوری صاحب کی طرف ہے ایک تصیح نامه موصول ہوا جس میں کتاب کی بعض فروگذاشتوں پرتو جہ دلاتے ہوئے ایک اہم

بات په همي ک

اہم بات سیمی کہ اختر اور نیوی (قادیانی) کے دعوے کی تر دید کی جاتی، انہوں نے انوار ابوالکلام میں شامل مقالہ میں دعوی کیا ہے کہ وہ غلام احمد قادیانی کی تفسیر ہے نہ صرف متاثر تھے بلکہ ترجمان القرآن کی تاریخی تحقیقات میں اس ہے استفادہ کیا ہے' اب صورت رہے کہ مولانا آزاد كِتْرِ آنى افكار وخد مات يرايك المم تصنيف آگئي اور مذكوره دعو مے كارد ميں كيا گيا،اب اگرسي مقاله نيس ايسا كيا بھي گيا تواخبار اور رسالے كون محفوظ رکھتاہے؟

بہر حال آپ کی تصنیف پر مبار کباد پیش کرتا ہوں، آپ نے مولانا کی بیاتی اور ایس عظیم الثان خدمت انجام دی ہے جوصرف آپ ہی

## (ツーの) ※※※177※※※

انجام دے کتے تھے'۔

مولاناموصوف پاکستان میں مولانا آزادادر جماعت شخ الهند کے اکابر پرجوب مثال تحقیقی کام انجام دے رہے ہیں وہ نہ صرف قابل قدر ہے بلکہ اس ماحول میں حیرت انگیز بھی ہے۔ اور یہ مولانا مرحوم اور ان اکابر کی روحانی اور علمی کرامت ہے جس نے شاہ جہاں پوری صاحب کو، س کام کے لئے منتخب کرلیا ہے۔ اس کے ساتھ یہ سنن اتفاق کی بات ہے کہ موصوف کو جناب مولانا قاری شریف احمد صاحب کا مکتبہ رشید یہ اود و بازاد کراجی اور اس کے نگرال مولانا تنویر احمد صاحب شریفی نبیرہ حضرت قاری صاحب کا مخلصان تعاون حاصل ہوگیا۔

بہرحال مولانا کی توجہ دہانی پر کتاب کے دوسرے ایڈیشن کے لئے یہ مضمون لکھا گیا ہے مولانا نے اخر اور نیوی کے حوالہ سے جو بات تحریری ہے وہ بات ملک زادہ منظور احمرصا حب نے دو ہرائی ہے جو تسامحات کے ذیل میں مع جواب کے مولانا آزاد کی تر آنی بھیرت کتاب میں نقل کی گئی ہے، ملک زادہ صاحب کے الفاظ یہ ہیں۔ کا تر آنی بھیرت کتاب میں نقل کی گئی ہے، ملک زادہ صاحب کے الفاظ یہ ہیں۔ "بعض جگہ تو مولانا نے مولانا محم علی کے اجتہادات سے بالکل

اتفاق كياب، فرق انداز بيان كا"-

ملک صاحب کا اشارہ مولوی محملی مرزائی کی تغییر بیان القرآن کی طرف ہے۔
خاکسار کو پہلے ایڈیشن کی ترتیب کے موقعہ پر مغالطہ ہوا تھا اور مولا نامحملی کے لفظ ہے
ذہن مولا نا جو ہرکی طرف ہے جلا گیا تھا، جنانچہ ای خیال کے مطابق اس کا جواب
پہلے ایڈیشن میں دیا گیا۔ مولا نا ابوسلمان صاحب کی تھے کے بعد وہ غلطہ ہی دور ہوئی۔ اور
پیش نظر مضمون اس کی تردید میں کھا گیا۔

مولوی محملی قادیانی کی اردونسیر۔بیان القرآن۔ ۱۹۲۲ء میں طبع ہوکر ساسنے آئی اس لئے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ یقفیر مولانا آزاد کے سامنے رہی ہوگی۔ کیونکہ ترجمان القرآن کی ترتیب وطباعت کی داستان رانجی کی جار سالہ اسارت (۱۹۱۹ء ۱۹۱۹ء) سے شروع ہوکر و ۱۹۱۳ء کی بہنچتی ہے۔

مولانا قیدوبند کے بنگای دورے گذرتے رہے، مؤدات ضبط ہوتے رہے اور

# (アンの) ※※※「アム ※※※ ※ (の」)

کے صالع ہوتے رہے اور مولانا کھر بھیل میں مشغول ہو گئے، بالآخر • ۲رجولائی • ۱۹۳۰ء کوآخری مسودات کی ترتیب سے فارغ ہو گئے۔ (ترجمان القرآن جلداول ۲۰) مة قادياني تفسيراين وين مباحث الغوى اور تاريخي تحقيق ، زبان وبيان - كسى لحاظ ہے بھی اینے اندرایسی ندرت اور انفرادیت نہیں رکھتی کے مولانا آزاد جبیباعظمت علمی میں متغرق عالم۔اینے آپ کواس سے استفادہ پر مجبوریا تا۔جبکہ محملی صاحب اکثر مقامات يرموقعه وبموقعه مرزاغلام احمرقادياني كي مجدديت كاتذكره كرك ايك سنجيده ز ہن قاری کاموڈ خراب کردیتے ہیں۔

غلطهی کی بنیاد!

اخر صاحب نے اگر کسی بدنیتی ہے ہیں بلکہ سی غلط ہمی کی بناء برمولانا آزاد کی تفسیر کے بارے میں میہ برو بیگنڈہ کیا ہے تواس کی وجہ میہ ہوسکتی ہے کہ ذوالقرنین کی تحقیق میں مولانا آزاد ہے پہلے محملی صاحب نے بیاکھاتھا کہ ذو القرنین فاری حكمرال دارائے اول ہے۔

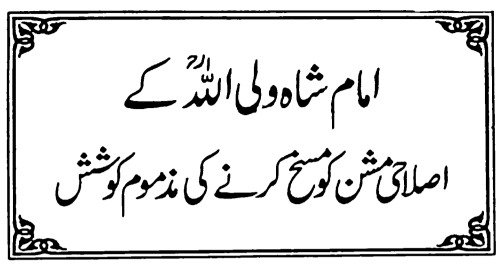
مولانا آزاد نے بھی ای رخ برغور کیا لیکن مولانا نے دارائے اول کے بجائے اسكے بوتے سائرس كوذوالقر نين كامصداق ثابت كيااور جديداثري تحقيقات اور قرآني بیان کے اشارات سے استدلال کر کے (۳۰) صفحات پڑھل فیصلہ کن بحث تحریر کی۔ اور بعد کے عقین اہل قلم نے مولانا کی تحقیق کوخراج تحسین ادا کیا اور اے این

تفسيريون مين جگه دي-

اس ایک اشتراک کےعلاوہ کوئی بات ایس نہیں جس کی بناء پرینے دعوی درست ہو كمولانا نے محملی صاحب كی تفسیرے استفادہ كیا۔ ناچیز نے مولانا آزاد کی قرآنی بصیرت کتاب (صفحہ ۲۰۸) میں اس کی تفصیلی

بحث تقل کی ہے۔ اس کے علاوہ محمطی صاحب کی تفسیر مولانا آ زاداور جمہوراہل سنت ہے جس قدر مختاف ہے۔جوآ گے آرہا ہے۔





شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کو عالم اسلام نے بار ہویں صدی کا مصلح و مجدد تسلیم کیا کیونکہ شاہ صاحب نے اسلام کے چشمہ صافی کو بدعات و محدثات سے پاک صاف کرنے کی کامیاب کو شش فرمائی۔

تصوف وطریقت کے نام پر شرک جلی اور شرک خفی کی جو رسمیں اور جو بدعی افکار وتصورات ند ہب تو حید اور اسو ہُ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اصلی طاقت اور قوت تا خیر کو کمز در کررہے تھے ان کی پر زور تر دید فرمائی۔

ہندوستان کے رضائی فرقہ نے اس مجدد خاندان سے ای بنیاد پر اپنے آپ کو الگ رکھا اور شاہ صاحب کے بوتے حضرت شہید کو خاص طور پر اپنے لعن و طعن اور تکفیر بازی کا نشانہ بنلا۔

اعلیٰ حفرت بریلوی کی کتابول میں مولانا محمد اساعیل شمید کے ساتھ جو گتافانہ رویہ افتیار کیا گیاوہ تو ظاہر ہی ہے لیکن ان کے جدامجد حضرت شاہ ولی اللہ کے بارے میں بھی ایک جگہ اعلیٰ حضرت صاحب یہ فقرہ تحریر کر گئے کہ سارے فتنے کی جڑیں ایک شخص ہے۔ شاہ دلی اللہ محدث دہلوی کو امت مسلمہ نے جو عظمت و عقیدت دی اور علاء کے اصحاب فکر د تقویٰ طبقہ میں شاہ صاحب کو جو معبولیت ملی اس فرقہ کی حاسد انہ ساز شوں نے اصحاب فکر د تقویٰ طبقہ میں شاہ صاحب کو جو معبولیت ملی اس فرقہ کی حاسد انہ ساز شوں نے اسے نقصال شیس بہنچلا۔ بلکہ یہ فرقہ خور سمی اس میں علم و ثقابت کے اسے نقصال شیس بہنچلا۔ بلکہ یہ فرقہ خور سمی کر انتین اہل علم کی نظر دن میں علم و ثقابت کے

اس فرقہ کے بڑھے لکھے لوگوں کو اپن اس بے درنی و بے قدری کا احساس تھا چنا نچہ اس بڑھہ نے اپنے آپ کو شاہ صاحب کے مصلحانہ افکار ہے ہم آہنگ کرنے کے بجائے یہ کو شش شروع کی کہ شاہ صاحب کو اپنے رنگ میں رنگ لیا جائے۔ اس کو شش کا آغاز پاکتان کے رضائی کمتب فکر سے ہوا۔ ادر اب اس کو شش کو با قاعدہ ایک تحریک بور ایک محاذ بنانے کی جدہ جمد کی جارہی ہے۔ اس سلسلہ میں سب سے پہلاکام یہ ہوا کہ شاہ صاحب کی سوائی کاب انفاس العار فین کا اردو میں ترجمہ کیا گیا اور متر جم (مولانا محمد فاروق) نے مقدمہ میں یہ دعوی کیا کہ ولی اللّٰہی فکر سے تعلق کادم بھر نے والوں نے اب تک شاہ صاحب کی بعض اہم کما بول کو دبار کھا تھا اور انفاس العار فین کا اردو ترجمہ ان اہم کتابوں کو منظر عام پر لانے کی پہلی کو مش سے بھر اس کے بعد شاہ صاحب کی ایک کتاب القول الجی کا اردو ترجمہ شائع کیا گیا، اس کے مرحم مولوی تقی انور صاحب ہیں ، اس کا مقدمہ مولانا ابو الحن صاحب زید فاروتی نے لکھا اور مولانا مرحوم نے چھپانے اور دبانے کی داستان کو اور زیادہ در از کیا اور حکم محمود صاحب برکاتی کے حوالہ سے کھا کہ۔

مناہ صاحب کی تمابوں کو نایاب کر کے دوسرا قدم یہ اٹھایا گیا کہ اپنے مصنفات کو شاہ صاحب کی تمابوں کو ناہ ساحب کی طرف منسوب کیا گیا اور اپنے نظریات کی تبلیغ شاہ صاحب کے نام سے کی گئی (القول الجلی مس)

ایک کثر اتصانف عالم کے ساتھ دوایک معمولی کابوں میں ایبا ہونا ممکن ہے اور ہوسکتا ہے کہ شاہ صاحب کے معالمہ میں بھی ایبا ہوا ہو لیکن اس داستاں کو اتنا بڑھانا کہ ہر اس عبارت کو الحاقی قرار دیدیتا جو اپنے خیال و مسلک کے خلاف نظر آئے کمال کی تحقیق ہے ؟اس کو مشش ہے تو شاہ صاحب کی تمام تقنیفات ہی شک داشتہاہ کی نذر ہوجا میں گ۔ جن کابوں کے بارے میں مولا نازید صاحب کا خیال ہے ہے کہ وہا بیہ اور اصحاب تو حید بنا اسمیں جھیایادہ کتا ہیں شاہ ولی اللہ کے کشف اور قلبی کیفیات اور روحانی داردات ہے متعلق ہیں۔ پہلی بات تو یہ کہ شاہ صاحب نے ان کتابوں میں تصوف کے احوال بیان کرنے کے لئے اس وقت کی مروج صوفیانہ ذبان اور صوفیانہ اصطلاحوں ہے کام لیا ہے لور پھر ان کا جو مطلب بیان کیا ہے دوء عام صوفیہ کے خیالات سے مختلف ہے۔

جیماکہ تکلیف شرع کے ستوط کی تشریح ہے معلوم ہوتا ہے (فیوض الحرمین مسلم کے بارے میں جس حقیقت کا اظہار کیا ہو دہیہ ہے۔
کیا ہے دہیہ ہے۔

"کفف و کراات اور علوم مکاشفات یہ سب آنے جانے والے ہیں، مین کو آتے ہیں اور شام کو چلے جاتے ہیں۔ یہ علم نہ حصولی ہورنہ علم حضوری ہے" (القول صغیہ ۱۳۱۸)
حضرت شاہ صاحب نے کشف و کر لمات کی حقیقت کو چند لفظوں میں بیان کر کے اپنی منام کشفی تقنیفات کی اصل حیثیت کو واضح کر دیا کہ کشوف و کیفیات عارضی اور و قتی با تیں ہیں۔ علوم شریعت (کتاب و سنت) زندگی کا دائمی اور مستقل ہوایت نامہ ہے۔ اور انہیں علوم کی تبلیخ واشاعت نہ دین کا فریفہ ہے اور نسب خادر کی تبلیخ واشاعت نہ دین کا فریفہ ہے اور نسب خادر کی تبلیخ واشاعت نہ دین کا فریفہ ہے اور نسب خادر کی تبلیخ واشاعت نہ دین کا فریفہ ہے اور نسب خادر کی تبلیخ واشاعت نہ دین کا فریفہ ہے اور نسب ہے۔ کشوف اور کیفیات ہے۔

امام الصوفیہ شخیخ ابن عربی کے شارح امام عبدالوہاب شعرانی نے اپنی مشہور کتاب الیواقیت میں لکھا ہے۔ "ہمارے نزدیک کشف کو دحی پر مقدم کرنا ہے حقیقت ہے کیوں کہ اہل کشف پر اکثر اشتہادوا تع ہوتا ہے (ص۳۳)

ایک جگہ لکھتے ہیں۔ ''کی دلی کے لئے جائز نہیں کہ وہ الی معصیت کے ارتکاب میں سبقت کرے جس کے متعلق اسے بذریعہ کشف بیہ معلوم ہو گیا ہو کہ اس معصیت میں جتلا ہو تااس کے لئے مقدر ہو چکا ہے مثلاً کی دلی کو اس بات کا کشف ہوا کہ وہ رمضان شریف کی فلال تاریخ کو پیار پڑجائے گا،اس نے اپناس کشف کی وجہ سے اس دن کاروزہ ہی ندر کھا تو یہ اس کے لئے جائز نہیں ہے''

علاء حق نے شاہ صاحب کی انہی تصنیفات و تحقیقات کو عام کیا جود حی اللی کے بیٹنی علوم کی تشریحات پر مشتمل ہیں۔

الم شعرانی نقوعات کمیہ کے ایک اقتباس کی تشریخ کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ "کسی دلی کے لئے یہ مناسب نہیں کہ وہ دعوی کرے کہ مجھ پر امر اللی نازل ہولیا مجھے اللہ تعالی نے یہ امر کیا، اور اگر کوئی ایسا کھے تووہ تلہیں المیس میں مبتلاہے (۱۹۵)

حقیقت سے کہ جعزت شاہ ولی اللہ کی مجددانہ عقمت کشف وکرالت کے ان واقعات وحالات سے دابستہ نہیں جو آپ نے انغاس العارفین، القول الجلی اور تصوف کی

دوسری کتابوں میں بیان کئے ہیں۔ بلکہ علوم وحی (کتاب وسنت) کی ان تشریحات و تحقیقات دوسری کتابوں میں بیان کئے ہیں۔ بلکہ علوم وحی (کتاب وسنت) کی ان تشریحات کے ذریعہ اشاعت سے وابستہ ہے جن کی شاہ صاحب نے عقل و حکمت کی خداداد صلاحیت کے ذریعہ اشاعت کی۔ اور اپنی ایمانی فراست سے آنے والے سائنسی دور کے عقلی تقاضوں کے مطابق انہیں مرتب کیا،

ر ب یا شاہ ولی اللہ کے کشف و کر امت کی وہ باتیں جو آپ نے اپنے والد اور بچپاور اپنے متعلق بیان کی ہیں ان سب کی حیثیت روحانی تفریخ کی ہے۔ آپ کی حقیقی کر امت سے جس کے متعلق متعلق میخ اکبرانی فتوحات میں روشنی والتے ہوئے لکھتے ہیں۔

ان اعظم الكرامات ان يصل العبد الى حَدِّ لو غفلَ العالم كله من الله لقام

ذكر ذالك الولى مقام ذكر الجميع (اليواقيت ٢٥٢)

د حر دانت انونی ملام و نو اقاب الملی را بیونیک در اللی کے اس مقام پر پہنچ جائے کہ سب ہے بردی کر امت کی ولی کی ہے ہے کہ بندہ کا ذکر اس عالم کے ذکر کے قائم مقام اگر ساراعالم خدا ہے غافل ہوجائے تو تنااس بندہ کا ذکر اس عالم کے ذکر کے قائم مقام ہوجائے۔

، وجائے۔ یمال لفظ ذکر اپنے وسیع شرعی مغموم میں بولا گیاہے۔ یعنی ہر وہ عمل صالح جو زبان، قلم لور جسمانی اعضاء سے صادر ہو وہ ذکر اللی میں شامل ہے (مکتوبات امام ربانی دفتر دوم صا۲)

ن الله المن المسلم الم

من ابواب الاحمان \_ بعنی احمان کے مباحث \_ بمال شاہ صاحب نے صوفیاء کرام کی عام اصطلاح تصوف و طریقت کے الفاظ ہے گریز کیالور حدیث جریل کا لفظ احمان استعال کیا ۔ یہ مباحث احمان (۳۲) صفحات پر بھیلے ہوئے ہیں جس میں شاہ صاحب احمان کی حقیقت ، اخلاص ، جضور قلب ، خد الور اس کے رسول کی محبت ، اخلاق حمید ہ لور ان کی حقیقت اور آخر میں روحانی احوال کی تفصیل بیان کرتے ہیں ، لیکن کمی جگہ تصوف و طریقت کے الفاظ اور صوفیانہ احوال و مراسم کا حوالہ نمیں دیتے ۔ نظری بحث میں کوئی مثال صوفیائے وتت کی القاء ہوا اے بیان کرتے ہیں۔

# مر بصا فرالقرآن من المنظم الم

"سا ااھ میں جب مجھے مدینہ منورہ میں قیام کی سعادت حاصل ہوئی تو میں نے بے شار مر تبداس امر کامشاہدہ کیا کہ آپ فرمارہے ہیں۔

لاتجعلوا زیارہ قبری عیداً ۔ میرے مزار مبارک کی زیارت کو عید (کے تبوار) کی طرح نہ قرار نہ دیتا۔ پھر لکھتے ہیں۔

هذا اشارة الى سدِّ مَدْخلِ التحريف كما فعل اليهود والنصاراى بقبور الانبياء عليهم السلام وجعلوها عيداً وموسماً بمنزلة الحج.

(جہاللہ مصری جلددوم ص ۷۷)

حضور صلی الله علیه دسلم نے اس حدیث پاک میں دین برحق کے اندر ہر قتم کی تحریف کا رات ہے کا رات کے کا رات کے مزارات کے مزارات کے مزارات کو عید کامیلہ بنادیا اور اس زیارت کو جج بیت اللہ کے اجتاع کی طرح قرار دے لیا۔

انفاس العار فین اور القول الجلی کے مکاشفات اور عرس دچملم کی محفلیں منعقد کرنے کے دافعات کو کتاب اللی اور سنت نبوی کی طرح زور دے کربیان کرنے والے حضر ات کو جیتہ اللہ البالغہ کے اس روحانی کشف والهام کاعلم کیوں نہیں ہے۔؟

كيابه مجى الحاق ب

مولانازيد صاحبُ رتم طرازين"

شادد لی الله کوگر ده اساعیلیه ، د ہابیه ، غیر مقلدین ادر اہل حدیث نے تحریفات و تزدیر ات کرکے اپنے رنگ میں عوام کے سامنے بیش کیا ہے (مقدمہ القول الجلی ص ۱۸)

ایک عام قاری کس طرح شاہ صاحب کی اصلی تعلیمات اور حقیقی افکار اور دہابی جماعت کے الحاقات کے در میان فرق داخیاز قائم کر سکتا ہے؟

اس کی کوئی کموٹی ان حضرات کو بیان کرنی جاہئے جو شاہ دلی اللہ کے نظریات کا اپنے آپ کو حقیقی ترجمان قرار دے رہے ہوں۔

شاہ صاحب فرقہ ناجیہ (نجات یافتہ فرقہ) کی تشریح کرتے ہوئے نجات کی جو کموئی تحریر فرمارے ہیں دہ یہے،

الفرقة الناجية هم الأخذون في العقيدة والعمل جميعاً بما ظهر من الكتاب

والسنة وجرى عليه جمهور الصحابة والتابعين (جِيَّ السِّر ١٤٠)

شاہ ولی اللہ کے یہ نے ترجمان اور بخیال خود حقیقی و کیل یہ بتا کے ہیں کہ کشف و کرامات اور عرس و چہلم اور مزارات سے علمی اور روحانی استفادہ کرنے کے جو واقعات ان حضر ات کے نزدیک بڑی اہمیت رکھتے ہیں کیا عمد رسالت اور عمد صحابہ و تابعین میں ان باتوں کاعام چلن اور عام چر چا تھا۔ ایک واقعہ حضر ت ابوابوب انصاری کاان حضر ات کو مل کیا کہ انہوں نے ابنار خمار قبر مبارک بررکھ کر اظہار غم کیا۔ لیکن کیا عمد صحابہ میں ایسا بھی ہوا کہ روزانہ صبح دشام عاشقانِ رسول صلی اللہ علیہ وسلم مزاریاک پر آکر قدم ہوی کرتے ہوں۔ قبر مبارک پر مراقبہ کر کے حضور سے علمی اور وحانی فیض حاصل کرتے ہوں؟

کیا سخابہ و تابعین کے عمد مبارک میں وفات پانے والے بزرگوں کے مزارات پراس قتم کی تقریبات کے ہجوم لگے رہتے تھے۔ کیااس عمد مبارک میں مزارات پر ہزاروں روپے صرف کر کے بلند گنبداور تبے تعمیر کیے جاتے تھے۔ ؟

ر ساحب کے ان خود ساختہ و کیلوں کو معلوم ہونا چاہئے کہ مسلمانوں کا کوئی فرقہ روحانی قو توں کا انکار نہیں کرتا۔ لیکن روحانی قو توں کی دہ کر شمہ سازیاں جوامت کے عمد ذوال میں نمایاں ہو کمیں انہیں داجب الا تباع شریعت و سنت میں کوئی اہم مقام دیا جائے۔؟

اے کوئی صاحب علم وایمان تسلیم نہیں کر سکتا، کی دلیاور قطب کے کشف کو وجی اللی اور علم نبوت کی طرح بے چوں وچر اسلیم کر ناثر بعت حقد کے ساتھ نداق ہے۔ اس کی آیک مثال شاہ صاحب ہی کی زندگی میں یہ ملتی ہے کہ آیک طرف حضر ت شاہ صاحب کے بارے میں یہ لکھا گیا ہے کہ آپ نے استاد شخخ ابو طاہر صاحب کی فرمائش پر حضرت مجدد صاحب میں یہ کہا گیا ہے کہ آپ نے استاد شخخ ابو طاہر صاحب کی فرمائش پر حضرت مجدد صاحب میں حضر ہندی کی کتاب "ر دّروافض" کا فار سی سے عربی میں ترجمہ کیا اور شیعیت کی تردید میں حضر ت امام ربانی نے جو توی و لا کل چیش کئے ان پر شاہ صاحب نے مجدد صاحب کی تعریف و تحدید کی دوسری طرف جس شہر مبارک (مدینہ منورہ) میں بیٹھ کریہ کتاب تحرید کی ای شہر مقد س میں دوند ہاک پر شاہ صاحب کویہ کشف حاصل ہوا۔ ؟

یں وہ تصور ہے جس پر شیعیت کی ساری عمارت قائم ہے۔ اگر اس نظریہ کو ختلیم کرلیا جائے تو بھر رفض و شیعیت کی تر دید میں اتنازور لگانے کی ضرورت ہی کیارہ جاتی ہے۔ موالنانید صاحب فوض الح مین صغر (۷۳) کر حوالہ سے ایک افاریت ہے۔

مولانازید صاحب فیوض الحرمین صغه (۱۳) کے حوالہ سے انکہ اہل بیت کے بارے میں شاہ صاحب کا ایک کشف تحریر فرماتے ہیں۔"میں انکہ اہل بیت کی طرف متوجہ ہوا، میں نے ان کا ایک خاص طریقہ پایا اور وہی اصل ہے اولیاء کے طریقوں کی"

تعجب کہ مولانا ذید صاحب شاہ صاحب کی کتابوں میں تصرف کے لئے وہابیہ اور اساعیلیہ کی طرف میں تصرف کے لئے وہابیہ اور اساعیلیہ کی طرف منیں اٹھتی، جس فرقہ کے بارے میں یہ ٹابت ہو چکا ہے کہ اس نے شاہ عبدالعزیز صاحب کے تحفہ اشاعشریہ میں الیاق کیا اور شاہ عبدالقادر صاحب کے ترجمہ موضح قر آن کے حاشیہ میں الیاق کیا جس کا نمونہ را تم کے یاس موجود ہے۔

یہ موضح قر آن کا وہ بہلا ایر یشن ہے جو مطبع احمدی کلکتہ میں (۱۲۰۳۵) کو چھیا، مولانازید صاحب نے مولانا برکائی کے حوالہ سے ایک مقام پریہ تسلیم ضرور کیا ہے کہ قرة العینین فی ابطال شادۃ الحسین لور الجنۃ العالیہ فی مناقب المعلویة دونوں کتابیں ارباب تشیع نے شاہ صاحب کی طرف منسوب کر دی ہیں۔ (صفحہ م)

مولانازید صاحب اس کشف کا مطلب سمجھنے میں خود حیر ان دپریشان نظر آتے ہیں اور لکھتے ہیں " لکھتے ہیں" حضرت شاہ دلی اللہ کو نیا طریقہ حضر ات ائمہ اہل بیت سے ملاہے ،اس نے سلسلہ (تصوف)کا تغصیلی بیان عاجز کی نظرے نہیں گذرا۔"

مولاناصاحب کواس کی تفصیلی تشریح شیعہ علاء کی تابوں میں مل سکتی تھی، اور ایران کے علامہ خمینی نے اپنی تناب کشف الاسرار میں شیعی تصوف کی تشریح ای اصل کے تحت کی ہے۔ مولانازید صاحب نے القول الجل کے ایک کشف کے بارے میں اس کا اعتراف کیا ہے کہ یہ کشف جب ایک رسالہ میں شائع ہوا تو بعض علاء (جوزید صاحب کے ہم مسلک ہی ہول گے) نے کہا کہ شاہ صاحب نے اس کشف میں ستاردل کی تا خیرات پر بحث کی ہے (بلکہ ستاردل کی تا خیرات کی حضور اگر م صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقد س کو معمول قرار دیا ہے) ستاردل کی تا خیرات کا حضور اگر م صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقد س کو معمول قرار دیا ہے) اس مشور ہوتول سیس کیا۔

وہ علماء حق جن کے سینوں کواللہ تعالی نے توحیدو نبوت کے خالص علوم سے روشن کیا ہے آگر انہوں نے شاہ صاحب کی طرف منبوب ایسی کتابوں کو اہمیت دینے سے گریز کیا جن کے ذریعہ رواجی تصوف کے تصورات اور مراسم کی حوصلہ افزائی ہوتی ہے توان کاوہ جذبہ یقینا تو فیق اللی کے تحت صادر ہواادر اس میں دین برحن کی عظیم مصلحت یوشیدہ رہی ہے آخر آج اس حلقه تصوف میں بھی بعض ایسے علماء و فضلاء نکل آئے جنہوں نے بعض کثوف کو کتابوں ہے خارج کرنے کامشورہ دیا؟۔

یہ الگ بات ہے کہ فرقد اساعلیہ دہا ہیہ کی ضد میں جن حضرات کو اپنی نجات آخرت نظر آتی ہے وہ رکیک ہے رکیک تادیات کے سارے ان کشوف کو عوام کے سامنے پیش

کرنے پراصرار کردے ہیں۔

۔ اس طالب علم کواس حقیقت کے اظہار میں کوئی جھجھک محسوس نہیں ہوتی کہ شاہ ولی الله محدث دہلوی کے ان کشوف و کیفیات کو موضوع بحث بناکر عوام میں انھیں اچھالنااور طبقہ خواص میں محصور و محدود رکھے جانے والے روحانی احوال کو ناہل عوام تک پہونچانانہ صرف حضرت شاہ ولی اللہ کے ساتھ زیادتی و گستاخی ہے بلکہ شریعت حقہ کے ساتھ نداق کرنا ہے۔ اور شریعت کو ندان کامو ضوع بنانے کے لئے اہل صلالت کودعوت دیناہے۔

ان اہل تحقیق پر تعجب ہوتا ہے کہ یہ حضرات شاہ صاحب کی تصنیفات میں جب کوئی عبارت بدعات ومحدثات كى ترديد مين ديھتے ہيں، تواسے فرقہ وہابيہ كالحاق و تزوير قرار دے كراہے رو كردية بيں۔ اور جب كوئى عبارت اليي ملتى ہے جو كتاب اللي اور احادیث صحیحہ كی واضح تعبیرات کے خلاف ہوتی ہے تواہے اسرار حقیقت کانام دے کراس کی تاویاات کی جاتی میں اور انہیں سیم قرار دینے کی کوشش کی حاتی ہے۔

مہلی ات کی مثال ہے۔

حفرت شاہ صاحب نے حاجت بر آری کی نیت سے بررگوں کے مزارات بر حاضر ک ریے کی ندمت کرتے ہوئے فرمایا۔

كل من ذهب الى بلدة اجمير او الى قبر سالار مسعود او ماضاهاها لاجل حاجة يطلبهافانه آثم اثماً اكبر من القتل والزناء. اليس مثله الأ مثل من كان يعبد المصنوعات او مثل من كان يدعوا الأت والعزّى ( تفهيمات الهيه مطبيعه

حيدرآباد سنده جلد دوم ص ٤٩)

یعنی ہروہ شخص جو کسی جاجت کے لئے شہر اجمیر یا سالار مسعود غازی کے مزار بسر انج جائے یاان سے مشابہ کسی دو سری جگہ جائے تواس نے گناہ کیااییا گناہ جو قتل بدکاری کے مخاہ سے بڑاہے کیادہ اس شخص کی طرح نہیں ہے جو بنائی ہوئی چیز دل کی عبادت کر تاہے یا جو لات وعربی کو پیکر تاہے۔

مولانازید صاحب کے خیال میں سے عبارت شاہ صاحب کی عبارت میں ملائی می ہے اور اس کی دلیل مولانا کے نزدیک سے ہے۔

"اس (طانے والے کو) معلوم نمیں کہ کمی فعل کے تواب کو فرض قطعی کے تواب سے یاحرام قطعی کے گاو سے زیاد ولور بڑا قرار دینا اللہ لور اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا کام ہے، اس شخص کو یہ نمیں معلوم کہ قتل کرنے لور زناء کرنے کے گناہ کا مشکر کا فر ہے لور اجمیر شریف لور بسرائج شریف کمی حاجت کی طلب کے لئے جانے والا اگر کہتا ہے کہ اس میں گناہ نمیں ہے تودہ کا فرنمیں ہے۔ (مقدمہ القول الجلی صغہ ۲)

حضرت شاہ دلی اللہ کے افکار پر پوری نظر رکھنے والا اس حقیقت کو جانا ہے کہ یہ عبارت باطل نمیں بلکہ حق ہے اور اس عبارت کے مصنف خود شاہ صاحب ہی ہیں اور شاہ صاحب کو دلائل شری کی روشنی میں احجی طرح معلوم ہے کہ غیر اللہ کو حاجت روا سمجھ کر صاحب کو دلائل شری کی روشنی میں احجی طرح معلوم ہے کہ غیر اللہ کو حاجت روا سمجھ کر ان کے پاس جانا، وہ فوت شدہ بزرگ ہوں یا اصنام شرک جلی ہے لور شرک جلی کے محناہ کا انکار کرنے والا اپنے آپ کو کفر کے اند حیرے میں بہنچادیتا ہے۔ یہ مشنق علیہ مسئلہ ہے۔

شاہ صاحب کے سامنے اس دقت مزارات پرس کا پورانقشہ داضح تھا، ان حضرات کو شاہ صاحب کی آخری و میت کا مطالعہ کرنا چاہئے، جے تاریخی تحقیق کے ساتھ جناب پر دفیسر فلی احمد نظامی نے ار دوتر جمہ کے ساتھ شائع کیا ہے۔ اس دصیت میں شاہ صاحب نے صاف طور پر لکھا ہے۔ "صوفیہ کے ساتھ تعلق دنبیت بہت نئیمت ہے لیکن ان کی مر دجہ رسموں کی کوئی قیمت نئیں میری بات بہت سلخ ہے لیکن مجھے جو تھم ملا ہے میں اے بجالانے کے لئے سے بات کمہ رہا ہوں۔ ایک جگہ لکھتے ہیں۔

"تم مدار صاحب اور سالار صاحب کی قبر ول کا بچ کرتے ہو اور یہ تمہارے بدترین افعال میں" حضرت خواجہ اجمیری کے مزار کا طواف آج تک کرایا جاتا ہے۔ اور اس فعل کو طواف

## 

ای کانام دیاجاتا ہے۔اس میں کسی تادیل کی مخبائش نظر نہیں آتی۔

شاہ صاحب نے جس دور میں قبر پرستی کی اس شدت ہے مزمت کی ہے وہ دور عالم کیر کی وفات کے بعد کا دور ہے جسے خلیق نظامی صاحب نے مسلمانان ہند کی نہ بجی اور اخلاقی گر لوٹ کا بدترین دور قرار دیا ہے۔اور مسلم یو نیورٹی کے دوسر بے پروفیسر ڈاکٹر محمد عمر صاحب نے اس کی مثالیں دی ہیں اور بتایا ہے کہ اس دور میں مساجد و سران نظر آتی تھیں اور مزارات بردونق تھی، یہاں تک کہ دہلی جامع مسجد کے حوض پر ہندولور مسلمان دونوں کی دکا نیں لگتی تھیں لور اس بازار کو مولانا محمد اسا عبل شہید نے باد شاہ وقت کو توجہ دلا کر ہٹولیا تھا۔

اور جامع متحد کے آثار میں موئے مبارک کے ساتھ بزرگوں کی تصویریں بھی تھیں جن کی زیارت کرائی جاتی تھی ،ان تصویروں کو حضرت مرزا جان جاناں نے بادشاہ کو توجہ۔ دلاکر ہٹولا تھا۔

دوسری بات کی مثال ہے:

علم نجوم بحیثیت ایک علم کے ضرور موجود ہے لیکن حسب ذیل صحیح عدیث میں رسول اکر م صلی الله علیہ وسلم نے ستاروں کی تا ٹیر کواہمیت دینے کے بارے میں جود عیدار شاد فرمائی ہے وہ ملاحظہ ہو۔

عَن زَيْدِ بنِ خَالد الجهني رَضِيَ اللهُ عنهُ قَالَ: صَلَّى لَنَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَى إلْهِ سَمَّاءِ (١) كَانَت منَ اللَّيْلَةِ فَلَمَّا الصَرَفَ النَّبِيُ صَلَى الله عليه وَسَلَمَ أقبلَ عَلَى النَّاسِ فَقَال لَهُمُ" هَلْ تَدُرُون مَاذا الصَرَفَ النَّبِيُ صَلَى الله عليه وَسَلَمَ أقبلَ عَلَى النَّاسِ فَقَال لَهُمُ" هَلْ تَدُرُون مَاذا قال رَبّكم ؟ قالوا الله و رسوله عالم، قال أصبَحَ مِن عِبَادِى مؤمن بى وكافر، فأمًا مَن قال: مُطرنًا بِفَضَل الله ورَحْمَتِه، فَذالك مُؤمِن بى، كَافر بالكوكب وَأَمَّامَنْ قال: مُطِرنًا بِنَوء (١) كذاو كذا ، فَذالِك كَافر بِي ، مومِن بالكوكب وأمَّامَن البخارى (وكذالك مالك والنسائي)

زید بن خالد جہنی رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے فرمایا: اللہ کے پیغامبر صلی اللہ علیہ وسلم نید بن خالد جہنی رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے فرمایا: اللہ کے پیغامبر صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں مقام حدیب میں فجر کی نماز پڑھائی رات میں بارش ہوئی تھی آپ نماز ہے فارغ ہوکر لوگوں کی طرف متوجہ ہوئے اور سوال فرمایا تہیں پتہ ہے؟ تمہارے پروردگارنے کیا کما؟ لوگوں نے جواب دیا اللہ اور اس کے پیغامبر (سلی اللہ علیہ وسلم) زیادہ جانتے ہیں کما کہ

## 

میرے بندوں نے میری تقیدیق کر کے یا میر اانکار کرئے صبح کی جس نے کہا ہم پر بارش اللہ کے فضل در حت ہے ہوئی ہے وہ میری تقیدیق کرنے والا اور ستادرں کا انکار کرنے والا امریکن جس نے کہا فلال فلال پخفتر ہے بارش ہوئی ہے وہ میر اانکار کرنے والا اور ستاروں پر ایکان رکھنے والا ہے۔ ( بخاری ، مع طا ، نسائی )

اں حدیث ہے معلوم ہواکہ جو شخص مسلمان ہو کر دافعات عالم کو ستاروں کی تا ٹیر کی طرف منسوب کر تا ہے دہ ابناائیان گنوادیتا ہے۔ حدیث مطلق ہے لیکن محد ٹیمن نے اس وعید کو خاص کیا ہے اور لکھا ہے کہ جو شخص ستاروں کو موٹر حقیقی (نہ کہ صرف ایک سبب) سمجھ کراییا کہتا ہے یہ وعیداس کے لئے ہے۔

مولانازید صاحب نے القول الجلی کے حوالہ سے شاہ صاحب کی یہ تحقیق نقل کی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ دسلم کی حیات پاک میں دشمنوں پر غلبہ حاصل کرنے کے جودا قعات پیش آئے ہیں ان میں جو کمیں زہرہ ستارہ کی قوت کار فرما تھی اور کمیں مشتری اور عطارہ کی قوت کا اثر تحااور کمیں ان ستاروں کی قوت آفابی قوت سے مل کر دو گئی ہوگئی تھی. ہے جہنے الوداع کے موقعہ پر سوار

وجم چنیں روز جیة الوداع قوت مشتری با قوت شمیه دفوت قر و قوت زهر و قوت زحل و قوت زمر و قوت زحل و قوت عطار د در جم سمخت من کل واحد منها جزء واحد تا آنکه یک چیز شد ، در عالم تخد تسخیری و تالینی و فرمانی و تشریعی منتشر گر دانید (ص ۲۱ ۳۱۲ س)

جیہ الوداع کے موقعہ پراہیاہی ہوا کہ مشتری ستارہ کی قوت دوسرے سیارات، آ نتاب دمارت میں میں اللہ مشتری ستارہ کی قوت بن گئی لور اس قوت نے دما ہوا کہ منظم جاری کرنے اور شریعت کو بھیلانے کا تحفہ دیا،

اس سے بہلے لکھا ہے کہ ان ستاروں کی قوت آئخضرت مسلّی اللہ علیہ وسلّم کے نفس نفیس سے جوش مار کر نکلی اور دشمنول کوزیر کرلیا، (مقدمہ صنحہ ۲۳)

اول تواس قتم کی باتوں کو شاہ صاحب جیسی محدث، فقیہ اور مغسر قر آن ہستی کے حوالہ سے عوامی رسالوں میں چھا بناانتائی ہے احتیاطی بلکہ جسارت بے جامعلوم ہوتی ہے۔ مولانازید صاحب نے اس تحقیق کی تفریح و تاویل میں جو کچھ کھھا ہے دہ اپنی جگہ کتناہی صحیح ہولیکن جس ذات اقد س کے کمالات کو قر آن کریم صفات البی کا ظہور کتا ہو اور رسول

پاک کو مظر صفات کے طور پر پیش کرتا ہواس ذات اقدس کو سیاروں اور ستاروں کا معمول بنا کر پیش کرنا کیااس ذات اقدیس کی تقتریس وعظمت کے مطابق ہے؟

رمیں رہ یہ صورت میں موسلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاق حمیدہ کور حمت اللی کا مظهر کران کو محمد من اللہ لنت لھم (اَل عمران ۱۵۹)

ا نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم! آپ خدا کی رحمت کے سبب رحم دل اور نرم مزاج واقع موئے ہیں۔

تُر آن كريم نے آپ كى فاتحانہ توت كوا پنى قوت كا ظهور كما۔ و ما رميت اذ رميت ولكن الله رمي (انفال ١٤)

وعل مصار میں رساں ۔ اے نبی! آپ نے مٹی نمیں سچینگی جب آپ نے سچینگی کیکن در اصل اللہ تعالی نے سپینگی کیکن در اصل اللہ تعالی نے سپینگی۔ سپینگیا۔

یہ قرآنی تعبیر ہے اور ای تعبیر میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی عظمت ہوشیدہ ہے۔ صرف وہا ہی الادر پھر یہ دعوی کرنا کہ رسالت کی عظمت کے علم بردار ہم ہیں۔ یہ وہا ہیہ اساعیلیہ کورے گستاخ ہیں۔ کمال تک صحیح مسالت کی عظمت کے علم بردار ہم ہیں۔ یہ وہا ہیہ اساعیلیہ کورے گستاخ ہیں۔ کمال تک صحیح ہو سکتا ہے ؟

بر مسئے کی تصنیف میں الحاق داخیا ہے کا دعوی کرنا تو آسان ہے کین اسے ثابت کرنا آسان نہیں محض کسی بات کو اپنے نداق دمسلک کے خلاف پاکر اسے الحاق کہنے لگے تواس کو کون اہمیت دے سکتاہے۔

موفیائے چشت میں حضرت سید گیسودراز کے ملفوظات جوامع الکم کے بارے میں اہل علم نے یہ لکھا ہے کہ فات صوفیہ میں اس مجموعہ کو متند حیثیت حاصل ہے۔ کیونکہ یہ مجموعہ سید صاحب کے صاحبزادے نے اپنے والدکی حیات میں مرتب کیااور سید صاحب نے اس کی اندی کی اور بھرائے جھا پاگیا،

ان مافوظات من سيد صاحب فرمات بي

"نوعاً آخر چند سالکے عارفے و چند مالکے ہالکے بسیار دین اسلام رازیال کار آمدند، چنال کہ فرید عطار، جلال روی، محی الدین ابن عربی شخنے مز خرف و بذات منحرف اصطحاب الفشول" ایمنی چند عارف اور صوفی ایسے گذرہے ہیں جنہوں نے اینے ملمع شدہ کلام (سیج اور غاط کا مرکب)ادر اسحاب شریعت سے انحراف کرنے والی با توں سے دین اسلام کو نقصان بہنجایا ہے اور ان صوفیوں میں فرید الدین عظار ، مولا کا جلال الدین ردمی مصنف متنوی ، شخ ابن عربی شامل میں صوفیائے چشت کے حاقہ میں ان مشاکح کی حیثیت اور ان کے کلام کامر تبد درجہ استنادر کھتا ہے اور تصوف کے خیالات کا ماخذ و مرجع ان حضرات کی مشہور کتا ہیں ہیں۔

سید محد گیسو دراز کوئی معمولی آدمی نمیں، حضرت مخد دم نصیرالدین چراغ دہلوی کے جانشیں ہیں اور سرزمین دکن میں سید محمد صاحب کے ذریعہ تصوف کی بڑی اشاعت ہوئی

بعض ابل قلم کواس عبارت کے بارے میں شبہ ہواہے کہ شایدیہ کلام الحاتی ہو، لیکن جب اس عظیم چشتی بزرگ کے عام افکار دخیالات اور اس کا احول سامنے آتا ہے اور اس پر غور کیا جاتا ہے۔ کیا جاتا ہے توبیہ تعجب دور ہو جاتا ہے۔

یہ دودور ہے جب ہندوستان میں شخ الاسلام ابن تیمیہ کی اصلاحی تحریک ان کے ایک شاگر د مولانا عبد العزیز صاحب دبلی کے ذریعہ ہندوستان مینجی اور اس وقت کے مسلم حکر ال محرابن تعلق براس کااثریزا۔

محدا بن تغلق نے تصوف کے مروجہ غالیانہ خیالات واعمال سے بے زاری کا اظہار کرنا شروع کیا، یماں تک کہ صوفیہ کی ایک جماعت کو دبلی سے چلے جانے پر مجبور کردیا،

ابن تیمیہ کی تحریک کو آج طنزیہ زبان کے مطابق دہائی تحریک کمہ لیجئے اس دہائی تحریک کے تصلیتے ہوئے اٹرات کا مخد دم چراغ دہلوی نے جائزہ لیااور اس بات کی ضرورت محسوس کی کہ چنتی مشائح کی محنت کو ضائع ہونے ہے بیلا جائے۔

حفرت محبوب اللی ( شخی نظام الدین کی تریدول میں مخدوم صاحب کامز اج شروع ہی ہے الکل علحد و تھا، مخدوم صاحب کامز اج شروع ہی ہے بالکل علحد و تقا، مخدوم صاحب نے منجد توت الاسلام محرول میں سالها سال حدیث شریف کادرس دیا تھا، مخدوم صاحب پر اتباع سنت کا غلبہ تھا،

مخددم صاحب کے ای مختن رنگ ہے عام صوفی لوگ بیز ار معلوم ہوتے تھے، چنانچہ ایک نادان صوفی نے آپ پر چا توہے حملہ کر کے آپ کوزخی کردیا تھا۔

صوفیا کے تذکرے اس خملہ کا سبب بیان نمیں کرتے لیکن اس کے سواء اس کااور کیا سبب ہوسکتا تھاکہ آپ صوفیاء کے عام طریقوں سے الگ تھلگ رہ کرا تباع سنت پر زور دیتے

تھے،اوریہ بات عام صوفیوں کو ناپند تھی،

مخدوم صاحب کے جانشین سید محر گیسودراز تھے اور یہ اپنے شیخ کی راد میں ان سے دو قدم آگے تھے۔سید صاحب تھلم کھلا اعلان کرتے تھے۔

مشرب پیر جحت نمی شود ، دلیل از کتاب دحدیث نے باید (اخبار الاخیار ص ۸۱)

ربہ پیر بین مرید کے لئے جمت شرعی نہیں ہے، ہر عمل کے صفیح ،ونے کے لئے کتاب اللہ اور حدیث نبوی ہے دلیاں دینا ضروری نہے۔

سید محمر گیسو در از کایہ اعلان و عقیدہ مروجہ تصوف کے بنیادی اصول کی نفی کرتا ہے تصوف کا بنمادی کلمہ یہ ہے۔

ے سجاد در محمین کن ،گرت پیر مغال گوید

سید محمد صاحب چشتی صوفیاء میں وہ پہلے اور آخری صوفی ہیں جنہوں نے اسلامی علوم کے ہر شعبہ پر کتابیں آھنیف کیں، سید صاحب شخ ابن عربی کی نصوص الحکم کے افکار کی تردید میں بھی ایک کتاب تھنیف کرنا چاہتے سے مگر اس دور کے مشہور قادر کی بزرگ سید اثر ف جمال کیر سمنائی نے انہیں روک دیا۔ (مشائخ چشت ۳۳۳)

ر المبات پر میں ہے۔ مشہور مصنف اور مبصر پروفیسر خلیق نظامی صاحب نے منگھا ہے کہ ان دونوں بزرگوں کی تحکمت عملی نے چشتی تصوف کو ابن تیمیہ کی اصااحی تحریک کے سیلاب میں بہنے ہے بیمالیا۔

ان دونوں بزرگوں نے تصوف کو شریعت سے قریب کیا اور صوفیاء اور علماء کے در میان جودوری ہمی اے ختم کیا،

اوریہ وہ جدوجمد تھی جو حضرت مخدوم صاحب کوان کے مرشد کامل حضرت محبوب اللی ہے وریثہ میں ملی تھی، حضرت مختوب اللی ہے وریثہ میں ملی تھی، حضرت مختی المشاکخ کے ملفو ظات (نوائد الفواد) کے مطالعہ ہے یہ حقیقت داضح ہو جاتی ہے اس ناچیز نے نوائد الفواد کے علمی مقام

پر مفصل بحث کی ہے۔ پر فیسر خلیق نظامی صاحب نے اس اہم موضوع پر اختصار کے ساتھ گفتگو کی ہے،

بر يسر ين هان سب سب الما الما يست الما الما علم كى توجه كاطالب تحاء كيكن اصل مين بيد موضوع المام ابن تيميه بر قلم المان خاء كاكيا الريزاء؟ - اس بحث سے مولانا ابو مندوستان كے تصوف بر ابن تيميه كى تحريك اصاباح كاكيا الريزاء؟ - اس بحث سے مولانا ابو

الحن علی صاحب ندوی کی اہم کتاب وعوت و عزیمت حصد دوم بھی خالی نظر آتی ہے۔

آٹھویں صدی ہجری کے عظیم مجد دو مصلح الم ابن تیمیہ اور پیر گیار حوی صدی ہجری کے عظیم مجد دالم ربانی سر ہندی اور پیر بار ہویں صدی ہجری کے مجد د شاہ دلی الند اور دلی اللہی مشن کی سمیل کرنے دالے ان کے بوتے موالنا محمد اساعیل شحید نے اپنی محموس دعوتی، تعلیم اور اقدامی جدو جھد کے ذریعہ اسلام کے مقدس چشمہ کو یونانی، مجمی اور ہندی تصور است سے باک صاف کر کے تصوف کے غلواور افراط بیندی کو ختم کیا اور ایک اعتدال کی راہ ڈالی۔ جو صدیث کی اصطلاح میں احسان کی راہ ہے،

بڑے تعجب اور افسوس کا مقام ہے کہ جن مصلحین امت نے تصوف کو بچلالار صوفیا، کر ام کی لاج رکھی انہیں تصوف کا دشمن کماجا تاہے۔

## مولانازيد صاحب كى حصينے بازى

مولانازید صاحب مرحوم کایے مقد مدجو ۵۱ مفخات پر بھیلا ہوا ہوا اس میں مولانا نے امام شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی کو تصوف کے احوال در موز پر مختمل بعض کتابوں کے حوالوں سے عرس اور ساع ، مزارات سے فیض حاصل کرنے اور روحانی مستی دیے خودی سے دابستہ صوفی ثابت کو بنے کی کو مشش کا نمایت اہم خوشگوار ، مرت انگھر اور انقلالی فرض اداکیا ہے۔ لیکن آخر میں مولانا فاروقی صاحب نے اس مقدمہ کے اصل موضوع سے ہٹ کر خاہ ولی انتثر کے ایک کشفی قول کے حوالہ سے حضرت سید احمہ شجید کی شخصیت کو مطعون کرنے کی مبارک سعی مجمی فرمائی ہے۔

و الناصاحب كاس كوشش كاعلمى تجزيه چونكه ايك ناگوار بحث چيمرديتاس كے اس عاجز نے اس سے صرف نظر كرنا ضرورى ہے۔

صرف اس تصور کے حامی علاء وصوفیاء کی توجہ کے لئے اشار ہا تناعرض کر ناضروری ہے کہ اسحاب روحانیت کے ہاں امیر ،الم ، مجدد ، سلطان وقت اور فاتے عصر اور نہ جانے کیے کیے عجیب وغریب دعوے ملتے ہیں ،اس لئے شاہ ولی اللّہ کے اس قول "از در دیشے اگر میل سلطنت ور غبت ست سر بر ندوایں رغبت بہ الهام حق ظاہر نماید کہ برائے اعلائے کمہ الله بود داست قبول نہ باید کر دو مخن اور امعتبر نہ باید داشت کہ منتول تسویل نفس وشیطان شدہ

# ﴿ بِمِا لُوالقَرآن ﴾ ﴿ لِللَّهُ اللَّهُ ال

است ـ "كامصداق اگر حضرت سيداحمر بريلوى شيهيد بوسكته بين توحضرت مجددالف ناني بهي موسكته بين اور خود شأه ولي الله بهي موسكته بين ـ

میں حضرت شاہ ولی اللہ صاحب کے ان دعووں کو نقل کر کے عام اور کم علم قارئین کے غقیدہ کو خطرہ میں ڈالنا نہیں چاہتا۔

ﷺ تحریک بالاً کوٹ کے قائدین کرام، سیداحد بریلوی اور مولانا محد اساعیل شهیدٌ دہلوی کی طرف ہے اگر روحانی سرستی ویے خودی کے جوش میں کوئی دعویٰ زبان پر جاری ہوا توان حضر ات نے اس دعوی کا عملی خوت بھی پیش کیا۔

اسلامی تاریخ کے آخری دور میں نہی عن المکر کے لئے حدیث پاک کے پہلے درجہ فلیغیر ہ بیدہ۔ کی تغیل کا یہ نظارہ ایار، قربانی، شادت حق کے لئے بے قراری امیر کی اطاعت کاصادق جذبہ۔ مقیلی پر سرر کھ کر ظلم کی نگی تلوازوں کاسامنا، زخموں میں چوز ہو کی بھی نعر ہ جی بلند کرنا، خون میں نمائی ہوئی لاشوں کو چوم چوم کر سپر دلحد کرنا۔ بدر داحد کے واقعات کی یاد تازہ کر گیا۔

مولانازید صاحب نے اس سے زیادہ بے اصولی بن کا مظاہرہ کیا ہے، جب موصوف نے مولانا عبید اللہ سندھیؓ کے حوالہ سے

جاسوس کی ڈائر ہے، کر کے حجاز کے محمد ابن عبد الوہاب کو انگریزوں کا یجنٹ ٹابت کیا ہے۔ آخر سید احمد بریلوی کے تذکرہ کے بعد اس بحث کے جھیٹر نے کا تک کیا تھا۔؟

کیازید صاحب سے کمنا جائے ہیں کہ تحریک شہیدین (بالاکوٹ) بھی انگریزوں کے اشارہ پر چلائی گئی اور اس تحریک کے مجاہدین بھی (وہابی ہونے کے رشتہ سے) انگریزوں کے ایکنٹ شھے۔؟

پاکتان کے ایک مشہور عالم (مولانا پروفیسر مسعود صاحب ابن مفتی مظر اللہ صاحب برحوم امام مسجد فتحبوری) نے اوھر اوھرکی بے سند باتوں اور غیر معقول حکایات کو جورکر ای موضوع پر ایک کتاب تر تیب دی شاید مولانا ذید مرحوم اپنے مقدمہ کے آخر میں ایک بے جوڑ اور بے موقع بات لکھ کرای بے بنیاد تصور کی تائید کرنا جائے ہیں۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

# جزيه كي جديد تحقيق

# علامه شبلی نعمانی اور مولانا ابوالکلام آزاد

حسب ذیل مقاله مولانا آزاد سمینار سنعقده خدا بخش اورینٹل لائبریری ( ۲۸ جون ۲۰۰۳ ) کی ایک نشست میں بیش کیا گیا۔

تر حمان القرآن ( مولانا ابوالکلام آزاد ) اگرچه کممل تفسیر نهیمی لیکن جس قدر بھی ہے لیعنی سورہ المومنون تک دہ کممل طور پر دعوتی اسلوب بیان کا سبترین نمونہ ہے ۔

قرآن كريم نے سورہ نحل ( ۱۲۵) ميں دعوت حق كے تين اسول بيان كئے ہيں۔ (١) حكمت بالغہ (٢) موعظہ حسنہ (٣) مباحثہ احسن العنی دعوت حق ادر تبليغ اسلام كے لئے أن تين اصولوں كى يابندى صرورى ہے ۔

اسلام کی دعوت دی جائے ، دلائل اور براحین سے ، پند و نصیحت سے ، سنجیدہ مباحثہ سے اور اس تینوں طریقوں میں دعوت کی زبان کا اسلوب نہایت بلیغ و بدیع ہو اور اسکی واضح مثال خود قرآن کریم ہے۔

قرآن کریم عربی زبان کے بہترین ، مؤثر ، دل نشین اور بلیغ ادبی اسلوب کے اندر عقائد صحیحہ عبادات ، اخلاق ، معاملات کی دعوت دیتے ہوئے نہایت معقول دلائل دیتا ہے ۔ دل پر اثر کرنے دالے وعظ و نصیحت سے کام لیتا ہے اور صرورت بڑنے پر نہایت سنجیدہ مباحثہ کرتا ہے ۔

مولانا آزاد نے اپی تفسیر کو اردد کے بہترین بلیغ پیرایہ میں مرتب کیا ہے اور قرآن کے تام مصنامین میں قرآن مکیم کے تینوں اصولوں کی رعایت کی ہے ۔ چنانچہ قرآن کریم کے ساس مسائل ادر غیر مسلموں سے متعلق احکام کے اندر بھی دعوت کا حکیمانہ ادر مشفقانہ انداز بیان اختیار کیا ہے جبکہ بعن جدید اونجی تفسیروں میں سائل کی تشریح حکمت و موعظ کے انداز سے کیا ہے جبکہ بعن جدید اونجی تفسیروں میں سائل کی تشریح حکمت و موعظ کے انداز سے

خالی نظر آتی ہے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ مفسر قرآن صاحب کتاب دعوت و حکمت کے داعی اور شارح نہیں بلکہ ایک سیاسی حکمرال اور خلیفتہ المسلمین ہیں جو غیر مسلم رعایا کو حکومتی فیکس ادا کرنے کا حکم دے رہا ہے اور اس شارح قرآن کے انداز گفتگویں ایک داعی کی دل سوزی اور دل نوازی نہیں بلکہ ایک حاکم کی رعونت اور ایک حکمرال کا تحکم بول رہا ہے۔

دعوت اور تجارت میں فرق؟

مولانا آزاد نے ایک مضمون " مقام دعوت " میں دعوت اور تجارت کے درمیان فرق کرتے ہوئے کھا ہے:

"ای راہ (عنق و محبت) پر جل کر دعوت اور تجارت کے باہم تھناد و تبائن مسلک کا بھی پہتے لگاؤ اور اندازہ کرو کہ دونوں راہیں ایک دوسرے سے کس قدر البعد ہیں ، اگرچ نفس عمل ، صرف قوی انفاق حیات کے اعتبار سے دونوں ہیں پوری پوری یکسانیت بھی پائی جاتی ہے ؟ تاجر اور داعی کو نے دیکھو ، بلکہ یہ دیکھو کہ ایک تاجر کی حیات عشق کا معثوق کون ہونا چاہئے ، اور ایک داعی ک حیات محبت کی محبوبیت کس میں ہوتی ہے ؟ تاجر کو تم دیکھو گے کہ دہ تاجر نسیں ہے اگر نفع خاص حیات محبت کی محبوب نفع خاص اور حصول زر اس کا معثوق و مطلوب نے ہو بر خلاف اس کے داعی دی ہوگا جس کا محبوب نفع عام اور اس لئے حصول زر نسیں بلکہ طلب بے زری ہو ۔ تاجر اگر پانے کو اپنا معثوق نے بنائے تو اپنی اور اس لئے حصول زر نسیں بلکہ طلب بے زری ہو ۔ تاجر اگر پانے کو اپنا معثوق نے بنائے تو اپنی ہوتو اس پر لذت دعوت حرام ہے ۔

کے کو تخن وصل است باکوٹر نمی سازد بہ آب خضر اگر عاشق رسد لب ترنمی ازد به آب الفت خطرناک است بینائش نظر درکن ! دراں وادی کہ عشق اوست تن باسر نمی سازد!

(مقام دعوت مص ۲۱ - ۱۹)

ساس مسائل کی تشریج میں قرآنی دعوت کے اصول کی رعایت کی ایک مثال اہل ذمہ کے

toobaa-elibrary.blogspot.com

جزیہ کی بحث ہے جو حسب ذیل ہے۔

جزیہ کیاہے؟

جزیه کی مشہور آیت ہے: حتی یعطوا الجزیدة عن یدی و هم صاغرون (توبه ۲۹)
اس کا ترجمہ صاحب تفیم القرآن یہ کرتے ہیں۔ یمال تک کہ دہ اپنے سے جزیہ دیں اور چوٹ بن کر دہیں۔ (خلاصہ تفیم ۲۱۲)
چوٹ بن کر دہیں۔ (خلاصہ تفیم ۲۱۲)
لیکن مولانا آزاد ترجمہ کرتے ہیں:

میاں تک کہ وہ اپن خوش سے جزیہ دینا قبول کرلیں اور حالت ایس ہو جائے کہ ان کی سرکشی ٹوٹ حکی ہو۔

اس برتشریمی نوث لکھتے ہیں:

اس کے بعد فرایا۔ حتی یعطوا الجزید الح یمال تک کہ دہ اپنے ہاتھ اٹھا کر جزید دیدی۔ مدصرف عربی زبان علی بلکہ تقریباً ہر زبان علی یہ محادرہ موجود ہے کہ کسی چیز کو اپنے ہاتھ سے دے دینا رصامندی سے دے دینا ہوتا۔ ہے۔ مثلا اردد علی کمیں گے تم اپنے ہاتھ سے اٹھا کر جو دے دو گے جم لے لیں گے ، یعنی اپنی خوش سے جو کچے دے دد گے جمادے لئے بہت کچے ہے مشکل ٹھیک محلک میں مطلب اس قرآنی ترکیب کا بھی ہوتا ہے۔

مولانا نے جزیہ کے ساتھ اہل ذمہ کی تحقیر و تذلیل کے تصور کی تردید کی ۔ عن بدی وحم صاغرون کے مفہوم میں مولانا نے تمام اہل تراجم سے اختلاف کیا ہے بیاں تک کہ اپنے مقتدا اہام ولی اللہ سے بحی اختلاف کیا ، شاہ صاحب " خوار شدہ " ترجمہ کررہے ہیں مولانا آزاد تقلیہ شخصی کے ولی اللہ سے بحی اختلاف کیا ، شاہ صاحب " خوار شدہ " ترجمہ کررہے ہیں مولانا آزاد تقلیہ شخصی کے قائل نہیں تحے اس لئے فتہا، احتاف کے ہاں انہیں قرآن کریم کے اس لفظ کے مناسب معنی شمیں لئے تو انہوں نے اہام شافعی کی طرف رجوع کیا اور اہام شافعی کی کتاب الام میں مولانا کو مناسب تشریح مل گئ جو اسلام کے اصول عدل کے مطابق ہے ۔ چنا نچہ مولانا نے اہام صاحب کا یہ مناسب تشریح مل گئ جو اسلام کے اصول عدل کے مطابق ہے ۔ چنا نچہ مولانا نے اہام صاحب کا یہ قول نقل کیا ۔ یعنی اس جگہ صفار کا اصطلاحی مفہوم مرادے ۔

الصغار ان یجری علیهم کلمة الاسلام - صفاریه ب که ان پر اسلام حکومت کے

toobaa-elibrary.blogspot.com

توانين جاري موجائي \_

مچر مولانا جزیہ کو آزادی رائے اور ندہی جذبات کے احترام کی مثال قرار دے کر تحریر کرتے ہیں۔ فی الحقیقت انسان کے عقائد و جذبات کی آزادی کا یہ ایسا اعتراف تھا جس کا اس حمد میں کوئی دوسری قوم تصور نہیں کرسکتی تھی۔

مولانا کا اشارہ غیر مسلم شہریوں کو جنگ میں شرکت کرنے سے مستثنی کرنے کی طرف ہے۔
غور کرو ؛ مولانا آزاد نے تحقیر کے مفہوم کی جگہ احترام کا مفہوم کس خوبصورتی کے ساتھ پیش کیا ہے
مولانا آزاد کی نظر اسلام کے اس قانون عدل پر تھی جے امام ابو بوسف نے اپنی کتاب "کتاب
الخزاج " (صغی ۲۰۹) میں حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کے حوالہ سے نقل کیا ہے ۔ حضرت علی
اعلان کرتے تھے ۔ دما تھم کدما شاو امو الھم کا مو الذا ، بعنی امن و قانون کے ساتھ مسلم حکومت
علی رہنے والے غیر مسلموں کا خون ہمارے خون کی طرح ہے اور ان کا مال ہمارے مال کی طرح
ہے کنر العمال کی روایت میں اعر اضہم کا عر اضغا ( ان کی آبر و ہماری آبر و کی طرح ہے ) کا فقرہ
نیادہ ہے۔

مولانامعود احمد صاحب كاسوال!

اس ناچیز کے مضمون مذکورہ پر مسلم یونیورٹی علیکرہ کے سی شعبہ دینیات کے ناظم مولانا سعود احمد صاحب نے یہ فرمایا کہ جزیہ اہل ذمہ کے بارے میں جدید تحقیق پر علامہ شبل نعمانی کا ایک کتا بچہ مولانا آزاد کی تفسیر سے پہلے شائع ہوچکا ہے ادر اس کتا بچہ میں وہ عدیث اخوہ بھی ہے جہ مولانا آزاد کی تفسیر سے پہلے شائع ہوچکا ہے ادر اس کتا بچہ میں وہ عدیث اخوہ بھی ہے جے مولانا آزاد کا انکشاف قرار دیا جارہا ہے ۔ مولانا موصوف کی اس مداخلت کا احقر کے پاس کوئی جواب نہیں تھا۔

ای لئے میری طرف سے خاموشی اختیار کی گئی۔ حالانکہ بعن شرکا، اجلاس کے خیال بھی مولانا سعود احمدصاحب کی اس ماخلت سے مولانا آزاد کی تفسیری تحقیق کا وزن کم ہورہا تھا اور میرے پاس اس کا مال جواب نہیں تھا کیوں کہ مولانا شبلی کا وہ کتا بچہ میری نظر سے نہیں گذرا تھا میرے پاس اس کا مدل جواب نہیں تھا کیوں کہ مولانا شبلی کا وہ کتا بچہ میری نظر سے نہیں گذرا تھا ،البت مجمع ایک واقعہ یاد آگیا اور وہ یہ جو بیں نے جلسہ بی سنایا کہ جمعیت علما، کے اکار مولانا

آزادے ملاقات کرنے جاتے تھے اور جب کبی مولانا کو ایچے موڈیس دیکھتے تو وہ حضرت مولانا کے علمی سوالات بھی کرتے تھے۔ چنا نچ ایک مجلس میں مفتی عثبی الرحمن نے مولانا سے جزیہ کے بارے میں مولانا شبل کے مضمون کا تذکرہ کرکے کہا ،کیا آپ نے مولانا کا وہ مضمون ملاحظہ فرایا ہے ؟ مولانا نے جواب دیا ،ہال میرے بھائی ؛ میں سب سے استفادہ کرتا ہوں۔ گرمیں نے اپن تغمیر میں کتاب الام کا حوالہ اصل کتاب سے نقل کیا ہے اور کتاب الام کے حاشہ پر دیکھا جاسکتا ہیکہ میرا دو لفظی نوٹ تحریر کیا ہام شافعی کی عبارت کلمت الاسلام پریہ تحریر کیا ہے۔ بین توانین اسلام پریہ تحریر کیا ہے۔ بین توانین اسلام پریہ تحریر کیا ہے۔

کلمت الاسلام سے یہ شبہ ہوسکتا ہے کہ اس سے کلمت توحید لاالہ الااللہ مراد ہے اگر یہ مراد لیا جائے تو بھر اہل ذمہ کی بحث ہی ختم ہوجاتی ہے۔ ہیں نے داضح کیا ہے کہ کلمت الاسلام سے امام شافعی کی مراد توانین اسلامی ( حکومت اسلامی کے قوانین ) مراد ہیں۔

یہ واقعہ مفتی عتق الرحمن صاحب نے دفتر جمعیت علما، ہند میں خود سنایا۔

مولانا شلی نعمانی کے اس کتا بچہ کے مطالعہ کی مچر بھی صرورت باقی رہی تھی تاکہ تر جمان القر آن اور مولانا نعمانی کی تحقیق کے درمیان فرق ہوسکے ۔

کچر میں نے اس مسئلہ کی تحقیق کے لئے مولانا بربان الدین سنبھلی شنج الحدیث ندوۃ العلما، کے درخواست کی کہ وہ مولانا شبلی کا وہ رسالہ دیکھ کر بتائیں کہ اس کے مضمون کی کیا نوعیت ہے۔ مولانا سنبھلی اس سمینار میں موجود تھے۔

مولانا موصوف نے ازراہ کرم نددۃ العلماء کے کتب خانہ سے مولانا شبلی کا دہ قدیم کتا بچہ منگایا ادر اس کا مطالعہ کرکے مجھے لکھا :

كرمى سلام مسنون

راقم نے آپ کے عکم کی تعمیل میں مولانا شبل کارسالہ " الجزیہ " منگاکر دیکھا وہ ست قدیم نہیں میں مدینہ بہت ہوئے ۔ مدینہ بہت بہنور کا مطبوعہ ہے ( چھوٹے سائز پر کل ۸ صفحات کے اندر سما گیا ہے ) جگہ جگہ ہے ۔ بوسیہ ہے گر مائیرا (بڑھنے کے قابل) ہے۔ اس رسالہ بیں کہیں بھی نہ تو کتاب الام کا تذکرہ ہے اور نہ اس مدیث ( مدیث اخوہ ) کا جسکے بارے بی آب نے دریافت کیا ہے۔ ( اللہم انا شہید ان العباد کلهم اخوۃ ۱ ابوداؤد جلد اول ص ۱۲۱۱ کے

امدے کہ آنجناب بخیر ہونگے۔ دالسلام

احقر بربان الدين

16-8-3

نہیں کہا جاسکتا کہ مسلم یونیورٹی علی گڑھ کے ایک ذمہ دار عالم نے ایسی بے بنیاد مداخلت کیوں صروری سمجی ؟

چونکہ یہ ساری بحث لائبریری میں ریکارڈکی گئ ہے اس لئے میں نے صروری سجھا کہ ذکورہ مقالہ کے ساتھ مولانا سنبھلی مظلہ کی تحقیق سے اہل علم کو مطلع کردیا جائے ۔ راقم نے سمینار کی ایک نظری ضدارتی تقریر میں کما کہ مولانا آزاد بڑے مظلوم ہیں ، آزادی سے پہلے ساسی شگ نظری نے مولانا کواپنے سیاسی تعصب کا نشانہ بنایا اور آج کے سیکولر ذہن اور سیکولر اداروں میں بھی مولانا انصاف سے محوم ہیں ۔

سرکاری سیکولر ادارے مولاناکی سیاس،ادبی اور صحافتی زندگی پر انچی سے انچی کتابیں شائع کرتے ہیں گر مولاناکی دین اور تفسیر قرآن ہے متعلق خدمات پر کوئی توجہ نہیں دی جاری ہے کیونکہ موجودہ سرکار کے نزدیک سیکولرازم اور نہب کے درمیان تھگڑا چل رہا ہے۔

یں ڈاکٹر صنیا، الدین انصاری کو مبار کباد دیتا ہوں کہ انسوں نے فیصنان ابوالکلام کے نام سے مولانا آزاد کی دین ادر ندہی تحریروں کے اہم اقتباسات کے بارے میں ایک عمدہ کتاب شائع کی جسکااس راقم السطور نے بہلے کھلے اجلاس میں اجراء کیا۔ ٥



## ارؤل عمر كا اكرام يا المانت؟ شاهان دهلى كے تراجم ميں اختلاف!

مشہوراردوشاعر صحفی امر دہوی نے بڑھا بے کو تقیر قرار دیتے ہوئے کہا ہے: دن جوانی کے محے ،موسم بیری آیا / آبر و خاک ہے اب وقت حقیری آیا استادداغ دہلوی نے بیری کوعذاب میں داخل کر دیا:

ہواز مانہ ہیری عذاب میں داخل/ جوان تھے تو جوانی تھی خواب میں داخل ریاض خیرا آبادی بر حابے کوموت سے بدتر قر اردیتے ہیں:

موت سے برز زمانہ آئے گا/ جان سے اچھی جوانی جائے گی۔

آئےاں پرغور کریں کہ بڑھا ہے کا خالق، پروردگار عالم اپنے بندوں کی اس عمر کے بارے میں کیا فر ماتا ہےاور بڑھا ہے کی عمر پرقر آن وحدیث کا تبعر ہ کیا ہے؟

یہ مسئلہ اس پہلو ہے بہت نازک ہے کہ جو کتاب حق انسان کو اشرف المخلوقات قرار دیتی ہے۔ " قابل اکرام" (اسراء ۵۰)" خدائی صنعت وہنر مندی کا بہترین نمونہ" (سورہ تین م)" نظام فطرت میں خدا کا نائب ونمائندہ" (بقرہ ۳۰) کہتی ہے وہ کتاب حق اشرف المخلوقات کے برد حالے اور عمر کی دُھلتی اور جمر تی حالت کو کم نظر ہے دیکھتی ہے؟

تر آن کریم میں دو جگہ ارذل عمر کاذکر کیا گیا ہے، سور ہیل (20) میں انسانی زیرگی کے مختلف مراحل پر روشی ڈالتے ہوئے اختصار کے ساتھ اور سورہ آج (۵) میں تفصیل کے ساتھ بڑھا ہے گی آخری منزل (ناکارہ عمر) کی طرف توجہ دلائی گئ ہے کیل میں فرمایا گیا: وَاللّٰهُ خَلَقَکُمْ فُمْ يَتُو فُکُمْ وَمِنْکُمْ مَنْ يَسُوذُ اِلْسَیْ اَزْ ذَاللّٰهُ عَلِیْمٌ فَدِیْرٌ. "اللّٰہ تعالیٰ نے اسان او! فیسٹر اُللّٰهٔ عَلِیْمٌ فَدِیْرٌ. "اللّٰہ تعالیٰ نے اسان بڑھا ہے کہ منہیں بیدا کیا ہجرہ ہم ہمری کردیتا ہے اور (اس دوران میں) تم میں سے کوئی انسان بڑھا ہے کی ناکارہ عمر کو پہنچا دیا جاتا ہے تاکہ وہ علم رکھنے کے بعد ہجر بے علم اور انجان ہوجائے بے شک اللہ تعالیٰ جانے ناکارہ عمر کو پہنچا دیا جاتا ہے تاکہ وہ علم رکھنے کے بعد ہجر بے علم اور انجان ہوجائے بے شک اللہ تعالیٰ جانے

اب یسوال سامنے آتا ہے کہ اصحاب تراجم نے ارد ل اور دذیل عمر کے الفاظ کا ترجمہ کیا گیا ہے۔؟ عربی لفت میں رد المة کے مغہوم میں حقارت و ذلت اور خراب، خته و ناکارہ کے معانی شامل ہیں۔ ساجی عرف کے لفاظ ستعال کیے جائے ہیں اور جو چیز کے لحاظ ستعال کیے جائے ہیں اور جو چیز خراب اور خراب ہو جائے ، مجر جائے اس کے لیے بھی رذیل کی صفت ہولی جاتی ہے۔ رذالہ کسی چیز کے خراب اور بے کا رحمہ کو کہا جاتا ہے اور جس مخص کے ہاتھ بے کا رہو مے ہوں اسے مرذول (مغمول) کہا جاتا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ نے ان آیات میں جوتر اجم کئے انہیں دیکھتے۔ سور الحل کی آیت میں سید

سرت ما وی اللہ سے اللہ میں اور'' خوارتر عمر'' (جرجانی) کی جگہ'' خوارترین عمر'' تحریر کرتے شریف جرجانی کی پیروی کرتے ہیں اور'' خوارتر عمر'' (جرجانی) کی جگہ'' خوارترین عمر'' تحریر کرتے ہیں۔خوار ہیں۔سورہ جج کی آیت میں'' فروترین زندگانی'' (جرجانی) کی جگہ''بدترین عمر'' تحریر کرتے ہیں۔خوار ترین اور بدترین کے الفاظ رزالت کے ایک مفہوم (حقارت والجانت) کے مطابق ہیں۔

فاری تراجم میں بہی مغہوم نظر آتا ہے لیکن قرآن کریم نے اس مجکدر ذیل عمر کے معنی خود بیان کر کے اوراس نقطہ کو عقل ووائش کی کمزوری ہے معنی میں لیکراس لفظ کے مرادی معنی واضح کر دیے ہیں جولغوی مغہوم میں بھی واخل ہیں۔اس کا مطلب یہ ہے کہ قرآن کریم نے رذالت کے لفظ کو لغوی مغہوم کے ایک جزء کے ساتھ خاص کر دیا اور حقارت و ذالت کے جزو کی فئی کر دی تا کہ اشرف المخلوقات کی اہانت نہ ہونے

صاجزادگان كااختلاف

ارذل عمر کے الفاظ کا ترجمہ شاہ ولی اللہ کے دونوں صاحبز ادوں نے اپنے والدہے ہے کر کیا

اوران کی نظراس پردہی کے قرآن نے ارذل عمر کی تشریح خود کردی ہے اوراس لفظ کولغوی مغبوم کے ایک بڑے ساتھ خاص کردیا ہے۔ عربی مغرین نے بھی قرآن کریم کے اسلوب بیان کے مطابق ان آیات کی تشریح کی ہے کر بی مغسرین میں ابن کثیر اور صاحب جلالین نے اصعف و احسب من الہوم و الحسب من الہوم و المخذف کے الفاظ کھے ہیں یعنی کمزور اور ضعیف عمر بڑھا ہے ہے اور عقل وخرد کی خرابی ، بحول اور نسیان سے عربی مغسرین نے ارذل کے تشریح میں حقیر اور ذکیل کے الفاظ تحریز ہیں کئے اور انسان کے نوعی غرود و شرف کا لحاظ کیا۔

قرآن کا مطلب یہ ہے کہ وہ عمر جوکام کے قابل نہیں رہتی ، فاری میں وہ تاکارہ ہے اور ہندی میں اے نکما کہا جاتا ہے ،قرآن بڑھا ہے کی تو ہیں نہیں کرنا جاہتا ، مولا تا تھانوی نے بہی دولفظ استعال کئے ہیں۔ مولا تا آزاد نے ان آیات میں ذپی نذیر احمہ صاحب کی بیروی کی اور سور فکل میں بدترین حالت کے الفاظ لکھے اور سور ہ جے میں نکمی عمر کے الفاظ لکھے ، مولا نا ہے اپی تحقیق ہے کا م نہیں لیا ، مولا نا مودودی صاحب نے دونوں جگہ بدترین عمر کے الفاظ تحریر کئے بیتمام حضرات اردواور عربی کے مبترین فاضل ہیں لیکن ان تراجم میں ان کی نظر قرآنی تشریح کی طرف جانے کے بجائے شاہولی اللہ کے بہترین فاضل ہیں لیکن ان تراخم میں ان کی نظر قرآنی تشریح کی طرف جانے کے بجائے شاہولی اللہ کے ترجمہ کی طرف گان اور اشرف المخلوقات کو اس شکایت وشکو ، کا موقعہ دے دیا کہ خالق فطرت نے ہماری بے قدری کی ، جوعمر قابل دم تھی اے برترین عمر قرار دیدیا گیا۔

#### حفرت نوح عليهالسلام

ابرے وہ الفاظ جو قرآن نے خالفین حضرت نوح کے حوالہ سے بطور دکایت نقل کے ان کا مفہوم وہی ہوگا جو الفاظ جو قرآن نے خالفین حضرت نوح کے حوالہ سے بطور دکایت نقل کے ان کا مفہوم وہی ہوگا جو ان الفاظ کے کہنے والوں کے نزدیک تھا اور عمر تاکارہ کے بیان میں جو الفاظ ہیں وہ خود خدا تعالی کا کام ہے دونوں کے درمیان فرق ہے۔ سورہ ہود میں کہاگیا۔ هم او اذ لنا بادی الو أی ، خدا تعالی کا کام نے کہا: ''اے نوح! تیری اتباع رزیل لوگ کررہے ہیں''۔

شاہ ولی اللہ اور جرجانی دونوں نے مردم کمینہ (کمین لوگ) کے الفاظ تحریر کئے ہیں ان کے صاحبز ادوں نے بھی رذا لے (شاہ رفیع الدین) اور پنج قوم (شاہ عبدالقادر) کے الفاظ تحریر کئے کیونکہ ان اقوال کے قائل ای مغبوم میں ان الفاظ کو استعال کرتے تھے، بخلاف ارذل عمر کے الفاظ کے، یہ الفاظ حضرت حق تعالی کے ہیں اور حق تعالی نے ان الفاظ کی خود تشریح کردی ہے۔

سور وشعرا ومين بھي بيالفاظ ہيں، و اتبعک الار ذلون ،ليني حالاً نکه بيروي تو كرد وائر سفله

گاں، یعنی اے نوح ، کیا ہم تیری پیروی کریں جبکہ تیری پیروی حقیراور ذکیل لوگ کررہے ہیں اس جگہ بھی سابق کی طرح شاہ رفیع الدین صاحب نے روز الے اور شاہ عبدالقادر نے کمینے کے الفاظ تحریر کئے ، حضرت نوح کے بخالفین نے حقیرو ذکیل کہد کریہ بھی کہا کدان کی عقل موثی ہے ، طمی سوچ والے لوگ ہیں جو آب کے ساتھ ہوگئے ہیں ، خالفین نے عقل کی نفی نہیں کی موثی عقل والا کہد کر حضرت نوح کے تبعین کی تو ہین کی ۔ ای طرح قریش مکہ نے حضرات سی ابرکرام (اہل ایمان) کو بے وقوف کہد کران حضرات کی تو ہین کی ۔ ای طرح قریش مکہ نے حضرات سی ابرکرام (اہل ایمان) کو بے وقوف کہد کران حضرات کی تو ہین کی ۔ قالو ا أنو من کھا آمن السفھاء (بقر ہما)

''مشرکین مکہ نے کہا، کیا ہم اسلام پراس طرح ایمان لے آئیں جس طرح بے وقوف لوگ ایمان لائے ہیں'' حالا نکہ قریش مکہ جانے تھے کہ رسول پاکھنے پر ایمان لانے والے صاحب عقل وخرداوگ ہیں۔ بے وقوف اور بے عقل نہیں ہیں مشرکین مکہ اہل ایمان کو بے وقوفی کا طعنہ دیتے تھے، ان میں اتنی جرائے نہیں تھی کہ حضرات سحابہ کے مقابلہ میں اپنے آپ کو اشراف کہیں اور صحابہ کرام کورذیل میں اتنی جرائے نہیں تورج کے مخالفین کا بہی مطلب تھا کہ ہم اشراف توم ہیں اور جولوگ ایمان لائے ہیں و ، قوم کے حقیر و ذکیل افراد ہیں۔

#### حفزت يعقوب عليه السلام كاخطره

حفرت يعقوب عليه الساام كوجب الني بجير بوئ مي يوسف كى خوشبوآ كى جوان كے بير بن كى مصر سے روائلى كے وقت شروع بوئى تھى تو عمر رسيده (١٣٠ برس) باپ نے اپنے بوتے اور بوتي سے كما ان لاجد ربح يوسف لولا ان تفندون (يوسف ۹۳)

اس کا مطلب فیز ترجمہ یہ ہے۔ ''تو ان کے باپ نے کہنا شروع کیا کہ اگرتم بڑھا ہے میں بہتی بہتی ہا تمیں کرنے والا نہ جھوتو ایک بات کہوں کہ بھی کو یو سف کی خوشبو آرہی ہے' (تھانوی) خربی میں لفظ'' فند' کے جومعنی آتے ہیں شاہ ولی اللہ اس کے مطابق بیر جمہ کرتے ہیں: اگر بہنقصان مقل نسبت نہ کلید مرا گفتندالی دونوں صاحب زادگان نے اردوکا ایک ہاکا مجاما محاور ولکھا:''اگر بہکا جوا کہو' (شاہ رفیع الدین)'' اگر نہ کہو کہ اور حا بہک گیا'' (شاہ عبدالقادر) اب اردو زبان کی وسعت اور متر جمین اردو کے ذوق محاور و بندی کی رنگار کی ما حظہ کرو۔ سب سے پہلا با محاورہ ترجمہ ( ڈیٹی نذیر ) ہر کھا ظ سے نہایت موزوں ترجمہ کہا جا سکتا ہے، لکھتے ہیں: اگر مجھ کوستر ا بہتر انہ بتاؤ تو ایک بات کہوں کہ جھے کو تو یو سف کی مبک آرہی ہے' ۔ ستر بہتر ( ۲۰ ے ۲۰ ) مال کی عمر میں بہکتے اور

ہے تکی ہاتمیں کرنے کا دور کئی نہ کسی درجہ میں شروع ہو داتا ہے۔ اور اس واقعہ کے وقت حضرت یعقوب کی عمر (۱۳۰) ہرس کی تھی۔ آپ (۱۷) ہرس مصر میں رہا اور اس حساب سے (۱۲۰) سال کی عمر میں وفات پائی۔ حضرت اہرا ہیم کے عہد کے لحاظ سے می عمر طبعی تھی ، بہت زیادہ نہیں تھی مولا تا آزاد نے اپنے ذوق زبان دانی کے مطابق لکھا: ''اگرتم لوگ بینہ کہنے لکو کہ بڑھا ہے سے اس کی عقل ماری گئی تو میں کہوں گا جھے یوسف کی مہک آر ہی ہے۔' نقصان عقل اور ناقص العقل کے لیے عقل ماری گئی ، بہترین محاورہ ہے جولفوی مغہوم کے قریب ہے۔مولا نا احمر سعید نے اس مغہوم کوادا کرتے ہوئے لکھا: ''میں یوسف کی خوشبو محسوس کر رہا ہوں اگرتم نے میری بات کو بڑھا ہے کی کم عقلی نہ سمجھا تو میری تھی ہی کو بڑھا ہے کی کم عقلی نہ سمجھا تو میری تھی ہی کرو ھائے کی کم عقلی نہ سمجھا تو میری تھی ہی کرو ھائے کی کم عقلی نہ سمجھا تو میری تھی ہی کرو ھے۔''

مولانااحم سعید ہے پہلے لولا کاجواب (لقلت )''تو میں کبوں''مقدر مانا گیااور مولانانے (لفست کے مطلب کوخوب واضح کیا، دومتر جم حضرات ایسے (لمصد فتمونی ) کے لفظ کومقدر شلیم کیااور آیت کے مطلب کوخوب واضح کیا، دومتر جم حضرات ایسے میں جنہوں نے سمحیانے کا محاورہ استعمال کیا ہے۔ مولا نا احمد رضا خال صاحب نے لکھا: ''اگر مجھے بینہ کبوکہ سی کہوکہ سی گیا ہوں''مولا نا ابوالاعلیٰ مودودی نے لکھا: ''تم اوگ کہیں بینہ نے لکو کہ میں بردھا ہے میں سمعا گیا ہوں''۔

ایک سوتمیں سال کی عمر کے بوڑھے آدی پر شھیانے کا محاور ہنھیک بیٹھتا ہے۔ یہ بات سیحے ہے لیکن اردو محاورہ سازوں نے ساٹھ برس کی عمر والوں کے حق میں بدحواس ہونے کا نتوی لگانے میں غلطی کی ہے اردولغت والوں نے سٹھیانے کے محاورہ کا مطلب بدحواس ہونا، بہلنے لگا، لکھا ہے۔ ڈپٹی صاحب کے محاورہ (ستر ابہتر ا) میں تو کسی حد تک صداقت پائی جاتی ہے اور بعض عمر رسید ولوگ اس عمر میں اپنے حواس بھی نہ بھی کھو بیٹھتے ہیں، لیکن ساٹھ برس کی عمر والوں کے حواس خراب بوجاتے ہیں یہ واقعہ کے خلاف معلوم ہوتا ہے۔

اردوکا دومرا محاور ہ مائھ مال کی عمر کے لیے یہ درست ہی کبا جاتا ہے، ماٹھا پاٹھا یعنی ماٹھ مال کا جوان بٹھا۔ار ذل عمر کے بارے میں حضرت علی کا قول (۵ کے مال) بھی کوئی کلیے نہیں معنوم ہوتا ، حضرت علی کا ذاتی تجربہ ہوسکتا ہے ورنہ مختلف لوگوں کے مختلف حالات ما منے آتے ہیں اور اس کا تعلق فطری تو ۃ ہے ہیں خضرات نوے اور سو (۹۰۔۱۰۰) کے لیسٹے میں آنے کے بعد بھی سلیم الحواس نظر آتے ہیں اور بعض حضرات اس عمرے بہتے ہوائی ہوجاتے ہیں۔

نظیرا کبرآبادی کے ہاں ارذ لعمر!

نظیرا کبرآ بادی نے ارذل عمر کی پیقسوریشی کی ہے:

تن سوکھا، کبڑی ہیٹ ہوئی، گھوڑے پر زین دھرو بابا
اب موت نقارہ باج چکا، چلنے کی فکر کرو بابا
سرکانیا چاندی بال ہوئے، منہ پھیلا بلکیں آن جھکیں
قد ٹیڑھا کان ہوئے بہر اور آئکھیں بھی چندھیائی گئیں
سکھ نیند گئی، اور بھوک تھٹی، دل ست ہوا، آواز نہیں
جو ہونی تھی سو ہوگزری، اب چلنے میں پھے دیر نہیں

ارذل عمر كى تعريف مديث مين!

ارذل عمر کی تعین می حضرت علی کا قول (۷۵) برس کا ہے، پھھ برس کے بعد سے بیتیزی آ مے بوستی رہتی رہتی ہے۔ فضائل کی ایک حدیث میں اس عمر کی فضیلت بیان کرتے ہوئے کہا گیا: فاذا بلغ السبعین احبہ اہل السماء فاذا بلغ الشمانین کتب الله حسناته و نبجاوز عن سیناته. '' جب انسان سر سال کی عمر کو پہنچتا ہے تو آسان والے اس سے فحیت کرنے لگتے ہیں اور جب ای سال کو پہنچتا ہے تو اللہ تعالی اس کی نیکیوں کو لکھنے کا کھم دیتا ہے اور اس کے گنا ہوں کو منانے کی ہدایت کرتا ہے۔

ایک صدیث میں فرمایا گیا: فاذا بسلنغ ار ذل العمر لکی لا یعلم بعد علم شینا بسب الله له مثل ما کان یعمل فی صحته من النحیر (ابن کیرجلر ۱۳۸۲ می ۱۰٬۰۱۱ نابی جب برد حالے کی منزل (ار ذل عمر) کو پنچتا ہے اس وقت اس کاعلم اور اس کی سمجھ کمزور ہوجاتی ہے تو کمزور کی کے دور کی نیکیوں کا تو اب اتنابی عطا کیا جاتا ہے جتنا تو اب تندرتی اور جوانی کی عمر میں ملک ہے۔ فقہ کی اصطلاح کے مطابق کمزور کی اور لا چارگی کا دور رخصت کا دور کہلاتا ہے اور قوت اور استطاعت کے دور کو عربیت کا دور کہا جاتا ہے۔

### كناه بماشح بي!

فطری طور پر بڑھا ہے کی عمر ایس ہے جس سے ممناہ خود بخو د بھا گتے ہیں، جب انسان ممناہ کرنے کے قابل نہیں رہتا ،صرف ممناہ کی حرص مناتا ہے جوانی کی پڑی ہوئی عاد تیں اسے ممناہ پر اکساتی

میں مرحملی ناطاقتی بوڑ سے میاں کولا جار کردیت ہے، جوان آدی جب کسی عمر رسیدہ بوڑ سے کوکسی برائی میں متلاد کھتا ہے تو اسے شرم آجاتی ہے، ایک شاعر کہتا ہے:

ناتوانی کابراہوغش یوش آنے گاردو گھڑی دل کھول کررونا بھی مشکل ہو گیا .

اوردوسرے شاعر (شہیدی) نے تو حدکردی، و ، کہتائے:

شہیدی حشر کے دن بھی ہمارا ہو چکا ٹھنا / بہی عالم رہابعد فناء گرنا تو انی کا بڑھا ہے کی ناطاقتی کے اندر بھی اگر برائی کرنے کی حرص بجڑک جاتی ہے تو بڑے میاں کی آبر وخراب ہوجاتی ہے۔امیر مینائی کہتے ہیں:

آبر و کھوتی ہے بھر بھی رکھتی ہے نا کا م حرص/ دشمنِ عزت ہے جس کا ہے جہاں میں نا م حرص استاد بے خود دہلوی کی بھی سنتے ، و ، کہتے ہیں :

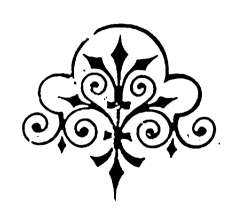
وصل میں مجبور رہیں، و ، کیا کریں، ہم کیا کریں/ایک ار مال دل سے نکا اور بیدا ہو گیا

#### مدیث میں قوت کی نضیلت

عدیث میں آتا ہے المفومن القوی خبر من المؤمن الضعیف وفی کل خیر .
طاقت درمومن کمزورمومن ہے بہتر ہوتا ہے ادرویے ہردور میں خیر ہے، یعنی بعض پہلوتوت کے اندر خیر کے ہیں اور بعض پہلوکر وری اور بے جارگ کے اندر خیر کے ہیں ۔ یہ اشار ہ برحا ہے کی عمر میں خیر کے بیں ۔ یہ اشار ہ برحا ہے کی عمر میں خیر کے بیلووں کی طرف کیا گیا ہے۔

#### قرآن كريم كى بركت

مشبورتا بی عکرمہ (شاگر دابن عباس) فرماتے ہیں: من فیوا الفو آن لیم یصو بھذہ السحالة (ابن کیر ۱۵ کے ۱۷ بی گرا دابن کیر آن کریم کی تااوت کرتار ہتا ہے تواس کی حالت اس منزل پرنہیں پہنچی ''یعنی بڑھا ہے ہیں اس کے حواس اور اس کی عقل قائم رہتی ہے اور یہ برکت تااوت قرآن کی ہے اور اس کی حکمت یہ ہے کہ اللہ تعالی اپنے کا ام کی حفاظت کے لیے قاری قرآن کے قوت حافظ کی حفاظت کرتا ہے اور بڑھا ہے کی حالت میں بھی قاری اور حافظ کو تااوت برقائم رہنے کی تو فیق عطا کرتا ہے۔ مور دوالین والزیتون میں اسفیل سافلین کے الفاظ آئے ہیں بعض علماء نے ان الفاظ کی تفیر ارذ ل عمرے کی ہے۔ اس کی آخر تک کے لیے راقم نے مستقل تحقیق کی ہے۔



## بہلے فارسی ترجمہ قربان کی شخفیق

عثانیہ یو نعور ٹی حیدرآباد کے فاضل عربی جو پونے سلم تعلیم کمپلیس میں عربی کے پروفیسر ہیں فاری کے پہلے ترجمہ قرآن کے بارے میں سوال کرتے ہیں کہ دبلی ہے شائع شدہ پانچ ترجموں والے قرآن میں پہلا فاری ترجمہ شخ سعدی شیرازی کا تحریر کیا گیا ہے طالا تکہ شخ سعدی کی تعنیفات پر جو تحقیق کام بو چکا ہے اس میں ترجمہ قرآن کا تذکر وہبیں کیا گیا۔ جواب میں گزارش ہے کہ ولی ہے شائع شدہ پانچ تراجم والا قرآن کریم کمی ستند عالم نے تر تیب ہیں دیا بلکہ ناشر میا حیا سید محمد شخیع الدین صاحب مالک اقبال پر شنگ پریس حو لی اعظم خال ولی نے خود تر تیب دیا ہے اور اس کے حاشیہ پراحسن الناسیر (موالا ناسید احمد سن) شامل کردی ہے ناشر مرتب نے بغیر حقیق کے کسی سے نی سائی بات لکھ دی اور فاری ترجمہ کوشنے سعدی کی طرف منسوب کردیا۔

موالما عبدالتی صاحب تقانی مصنف تغییر تقانی نے اپ مقد متغیر (البیان) می اس المانینی کوددرکرتے ہوئے یہ لکھا کہ یہ ترجمہ سید شریف جرجانی (وفات ۱۳۹۸ھ) کا ہے (البیان ۲۹۹) حقانی صاحب کی ہے بات تحقیق ہے۔ می نے پروفیسر صاحب (بونہ) کے مراسلہ کے بعدا ہے اظمینان کے لیے مشہور فاری فرہنک (تفنیف ڈاکٹر سین جلد ۱۰) کا مطالعہ کیا، اس متند فاری فرہنک سے معلوم ہوا کہ میرسید علی ابن محمد شریف الجرجانی (مرکان ایران) میں پیدا ہوئے ،مصنف نے سید شریف کو علوم حکمت وعرفان اورفنون اولی کا اہراستاد کھا ہے ،ان کی وفات (۱۲۸ھ) می تربیک کے سید ماحب تر آنی علوم کے بھی ماہر سے، کو تکہ شاہ ولی میں شریف جرجانی کے ترجمہ قرآن سے تا بت ہوتا ہے کہ سید ماحب قرآنی علوم کے بھی ماہر سے، کو تکہ شاہ ولی

الله نے سید شریف کا ہے ہے پہلے ترجمہ قاری کی بڑی مد تک پیروی کے بہیں کہیں کہیں کہیں کا اسلوب بدل دیا ہے۔
سید صاحب علامہ تکا زانی کے معاصر تنے ،علامہ نے سید صاحب کا ایرانی حکر ال شاہ فیجا کا مظفری سے
تعارف کرایا اور شاہ مجا کا ایس کر گان سے شیراز لے آیا اور انہیں مدرسددار الشفاء میں مدرس مقرد کردیا۔

تیورنے جب شیراز پر حلے کیا تو دہ آئیں اپ ماتھ سم قد لے کیا ڈاکٹر معین مصنف فرہنگ نے سید صاحب کی ادبی اور نی کتابوں کا تذکرہ کیا ہے لیکن ان کتابوں میں ترجم قرآن جیسی اہم خدمت کا ذکر ہیں کیا اس کا سب معلوم ہوتا ہے کہ مصنف فرہنگ شیعنہ ملک ہے تعلق رکھتا ہے ادر اس ملک کے لوگ ترجمہ کو ایمیت نہیں دیتے کی تک اس کا منامہ (ترجم قرآن) سے اس کے مصنف کانی ہوتا کیا ہم ہوا در صاحب فرہنگ کو یہ پندیش تھا۔

سید شریف کے فاری ترجمہ کی ہندوستان میں موجودگی بہ بتاتی ہے کہ وہ تیور کے ساتھ ہندوستان آئے، تیور پندر وون عی میں آل وغارت کری کر کے واپس چلا گیا اور سید صاحب کا س کے ساتھ واپس ہو گئے، کیونکہ سید صاحب کا مزار شیراز میں واقع ہے ،البتدان کا ترجمہ الم علم کے پاس دہا ورانہوں نے اس کی ہندوستان میں اثنا صد کی۔

صاحب جائز ہر اجم (دیوبند) گرے مطابق ہدستان میں پہلا قاری ترجہ شہاب الدین ہدی دولت آبادی کا ہے جو بحرمواج (تغییر) کے نام ہے چمپاہے ،اس ترجمداد رتغیر کی تاریخ (۸۲۸ھ) ہے بیشر شاہ سوری کے استاد سے ،شیر شاہ ایک صاحب علم ونفنل اور نیک سیرت بادشاہ تھا، اس کی سر پرسی میں اس کے استاد نے بی تھیم خدمت انجام دی ، لیکن شیر شاہ صرف پانچ سال مکومت کرسکا اس لیے ذکور ہ تغییر کا تذکرہ صرف تاریخ می نظر آر ہا ہے ،البت سید شریف کا ترجمہ ہندوستان میں شاکع ہوا اور مقبول ہوا۔



# فران جير كامنظوم ترجمه

اردویں سب سے بڑا سرمایہ عربی کے تراجم کا ہے۔ اس میں فران پاک کے تراجم اور فعامیر كوفاص الميت عاصل ہے ۔ اللہ نعالیٰ نے قرآن پاک حضور اكرم محمد عطفے احمر تبیلی اللہ عليه وسلم · كى زبان مبارك عربي من نازل فرمايا قرآن مجيدك مخاطب اول المي عرب تھے اس مختران إك ک انہام قاہم کے لئے تفاسیر بی سب سے میلے عربی میں لکھٹی گیٹی جب اسلام سرزین عرب کی سدود سے بیل کراک علاقوں ادر ملکوں میں تیسینے رگا جہاں کے بوگوں کی زبان عربی نہیں تھی تو عجى مسلمانوں كوفرآن بيں دينے كئے اللہ كے بينيا م كوسمجينے كى صنرورت بيني آئى ۔ اسى كے ماتھ به صنرورت بمبى محسوس كى جانے لكى كة قرآن ياك كے معنى وغيروم اور بينيا م كو عام مخص تك بہنچانے کے لئے اپنے مخصوص علاقہ یا مک کی زبان کے قالب میں اُسے ڈھالاجلئے۔ اِسی سنرورت کے بیش نظر بی کے علاوہ دوسری زبانوں میں تراجم د تفامیر کاعمل شروع ہوا - آج جوده سدیان بیت مانے کے بداس مجفراً سمانی کی توضیح وتشریح ادر ترجمه وتفسیر کاسلسله منوز باری ہے۔علوم قرآنی کے ماہر داکٹر حمیداللہ ارتام کے مطابق چودھوی صدی کے ربع جہام بن قرآن مجید کا ایک سوسے زیادہ زبانوں میں ترجمہ موجکا ہے۔ دنیا کی ساری زبانوں کے مقابلے میں اُردو میں قرآن کے تراجم کی تعدا دسب سے زیادہے۔ اس میں بوالے تراجم ملتے ہیں اردو کے بیرفاری تراجم ای جن کی تعداد باون ہے۔ مگر داکٹر مسعود احمرنے این مقالے" أردد تراجم وتفاسير قرآنى" ين تراجم وتفاسيركى تعداد أيك سويين تبائى ہے۔

ل برگ گُل (جریده ) کرایی شماره ۵ ص ۲۵۱ بجواله نوائه ادب بهنی اتو برسند ص ۱۵۵ مضمون کلام یک کا ادبی منظوم رقبه ادر آنسیراز نمیرنیازی که محرد نظر ( ما منامه ) دسمبرس<sup>۱۹</sup> کی شده ۲ ۲ بحواله ایننا ..... ایننا ..... مندوستانی عوام کے نے مطالب قرآنی سمجھنے یا سمجھانے کئے وہ مسائل در بین معے جوا در غیرع بی زبان دانوں کے ساتھ تھے۔ ابتدا میں یہاں مسلم سلاطین کی درباری زبان فاری ہونے کے سبب بینخواص وعوام کی بھی زبان تھی۔ اس لئے قرآن کے انہام توہیم کی دشواری کے بیش نظر صفرت شاہ ولی اللہ محدث دہوی نے سب سے پہلے مہندوستان میں قرآن پاک کا ترجمہ" فتح الرحل" کے نام سے فاری میں کیا۔ بعدازاں اردو نے جب فاری کا اللہ مقام نے لیا اور اردو عوام وخواص کی زبان بن گئی تواردو میں سبے پہلے صفرت شاہ و لی اللہ محدث دہوی کے جو تھے مساحزاد سے صفرت شاہ عبدالقاد رُرنے قرآن مجیدکا ترجمہ موضح قرآن کی کا میں ہے کہ موضح قرآن کے نام سے محاجزاد سے صفرت شاہ عبدالقاد رُرنے قرآن مجیدکا ترجمہ موضح قرآن کے نام سے محاجزاد سے اور جدید عالم صفرت شاہ رفیع الدین کے نیمی قرآن باک کا تفظی ترجمہ کے تیا میں حصاحزاد سے اور جدید عالم صفرت شاہ رفیع الدین کے نیمی قرآن ن باک کا تفظی ترجمہ

متعدد شرائے کرام نے قرآن پاک ئے ترجے کو نظم کے قالب میں بھی دھالنے کا تی جی کے مسل کی ہے۔ کوشورا نے منظوم ترجے کے ساتھ ساتھ تفسیر بھی نظم کی ہے۔ قرآن پاک کے منظوم ترجہ کی تاریخ تقریبًا چار سوسال پر محیط ہے۔ یہ رجحان بھی اُر دویس فارسی سے آیا۔ اس صحیفۂ آسمانی کے اردویس ابتدائی منظوم تراجم و تفسیر گجراتی یا اردویس زبان ہیں لئے ہیں۔ اردویس اولین جزئی منظوم ترجہ گجرات کے عالم اصونی اور ولی صنرت بہا و الدین ملف بہ باجن ابن عاجی معز الدین کا لما ہے ہے ان کے جزئی ترجمہ سے تادم تحریر تقریبًا بائی سوسال کی فویل درت میں متعدد کمل اور جزئی منظوم ترجہ کے بی اور بعض شعران نظم کیا ہے۔

کلام پاک کاردوی ادلین منظوم ترجمدو تفیر مولوی قاضی عبدالسلام بالونی ابن قانی عطار الحق عباسی کا فرت می ادر ۱۸۹۸ء عطار الحق عباسی کا فرا قرال فرت می دی جری کا شام کار می ادر ۱۸۹۸ء میں حسن طباعت سے آدامتہ موجکا ہے۔ اُرد و ترجمہ کی مصنف ڈواکٹر صالی عبر الحکیم تمر ن الدین

ے برکات الادلیارص ۱۲- ۱۱ ، کوالہ نوائے ادب بمبئی ، اکتوبر هالیم یک کام باکسکا اولین منظوم ترجمہ و نفسیر از ضمیر نیازی

المانرالتران 紫 紫 | 4 | 紫 紫 | (المراتر) المراتر المرات

منا شاخ آعرف سالا کے میں قرآن پاک کے ترجہ کونظم کرنا نثر وع کیا۔ ان کوجب قرآن پاک کے ترجہ کونظم کرنے کا خیال آیا تو اس عظیم اور دشوارکن کام کود کھے کہ یہ وہ فاط ہوگئے مگراسی رات ایک نواب دیکھاجس کی تبدیر کوفال نیک بجھا اور اس کام میں ہم تن مصروف ہوگئے جمیل احرص تقی اس خواب کے بارے میں لکھتے ہیں :۔ "اغاصا حب نہ بہی خیالات اورا فلاقیات کے دلدادہ تھے۔ انھوں نے سوچاکہ کلام پاک آسانی سے کوگوں کے ذہر شنین ہوجائے تو کتن اجھا ہواس فیال کے آتے ہی انھوں نے اس طرف تو جمی سگریہ سوچ کرکہ آنا بڑاکام س فیال کے آتے ہی انھوں نے اس طرف تو جمی سگریہ سوچ کرکہ آنا بڑاکام کی طرح مکل ہوگا، کبیدہ فاط ہوگئے۔ رات کو خواب میں دیکھتے ہیں کہ جدیں طرح مکل ہوگا، کبیدہ فاط ہوگئے۔ رات کو خواب میں دیکھتے ہیں کہ جدیں حوض کے کن رہے وضو کررہے ہیں۔ کُلی کرتے ہی بجائے پی نے کے منہ نظی تھی

له نوائے ادب ببئی اکو بر ه او مضمون کلام اکس کا ادبی نظم ترجبروتف پر از جمیر نیازی که نوائے ادب ببئی اکتوبر ه ورخه ۳ رجولائی توالای (ص ۱۱) کے مطابق مفہوم القرآن کی اثناعت بی می کی کا میت دار بلٹز او ببئی ) مورخه ۳ رجولائی توالای رس ۱۱) کے مطابق مفہوم القرآن کی اثناعت بی می کی کا

سرخ ،سیدا سزرنگ برنگ کی چڑان محل کراڑ رہی ہیں اور نوش الحانی سے شرخ ہیں۔ اس کی تعبیر انہوں نے یہ لی کہ فال نیک ہے اور ہم اللند کر کر کلام پاک نظم ہی ترجمہ کرنے ہیں مصروف ہوگئے ہے۔

ابتدا میں جب انفوں نے ترجمہ کا کچھ صتہ منظوم کیا توصنرت خوا جسن نظامی کی خدمت میں ماصر ہوئے اور منظوم ترجمہ کا ایخواص صاحب بہت خوش ہوئے اور متاثر بھی یہ ۱ اور الله کا کا واقعہ ہے نوا جرصاحب نی کہ ا۔

" آج جناب آفاشآع نے ایک بجیب وغریب جیزسنائی یعنی قرآن پاک کا
منظوم اُرد و ترجم نهایت شبری بانحاوره ادر مُوثر فقرے ہیں۔ لیکن بعض
مقامات برسیان عبارت اہی کی بیردی ہیں مشکلات آئی ہیں جس کے
لئے بیں نثر کا ترجہ بھی ٹیا ل کرنے کی صلاح دیتا ہوں ۔۔۔۔ یہ
آفاشآع نے حضرت ثاہ عبدالقادر محدث دہلوی (متونی ۱۳۲۰ھ) کے نثر کی
ترجے کونظم کے قالب ہیں ڈھالاہے۔ شاہ صاحب کا ترجمہ قرآن کے ترجمون ہیں سنگ بنیاد
کا حیثیت رکھتا ہے سیکڑ دی علی کے کوام نے قرآن کے اُرد و ترجے کرنے اور تغییر لکھنے ہیں
ان کے ترجے سے استفادہ کیا ہے۔ بقول مولانا عبدالما جددیا آبادی" ترجمہ کی راہ
ہند وستان ہیں اگر شاہ دہلوی اوران کے فائدان دالوں نے نہ کھول دی ہوتی تو
آج فدا معلوم کتنی دشواریوں کا سامنا ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا کی حضرت قرآن پاک کا
مشخصیت کے ترجمہ کو نظم کرنے کے لئے انتخاب کیا جس کو شصرت قرآن پاک کا
ولین آسان اور با محاورہ ترجمہ نگار ہونے کا خمرف عاصل ہے بلکہ س کا گھرانہ قرآن پاک

که آغانآ تو حیات د شاعری ص۵۰ ( کچھ اسی تسم کا دا قد علامہ اقبال کی بیدائش کے بار سے میں ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم نے ابنی تصنیف ' فیحرا قبال ( المالیہ ) میں ص ۱۲ ہر بیان کیا ہے۔)

علی نظم مقدس ( منظوم ترجمہ قرآن مجید ) از آغاشا تو میں ۱۱۱ اکتوبر محکیلی ( کراچی ۔ پاکستان )

عدمہ ترجمہ قرآن مطبوعہ میں گوالہ قرآن حکیم کے اردد تراجمُ از داکٹر صالح عبدالحکیم شرف الدین میں ا

آغاثآ عرفے سنطوم ترجمہ کا بیرااس لئے بھی اُکھایا تھا کہ شایدیہ ان کی مغفرت کا سان کی مغفرت کا سان بی جائے۔ وہ پُرامید سے کہ اس نیک علی سے غفورالرحیم انھیں صرورش دے کا۔ اس لئے اتنی لگن سے کام کیا کہ دن کو دن اور رات کو رات مزسم جھا۔ اس نظیم انشان کام میں ان کی راتیں کا کی موئیں۔ اس کو دہ توشہ آخرت اور خفرت کا ذریعہ جھتے تھے اس لئے عمر کے آخری حصہ تک اس میں ہمہ تن مصروف رہے اور کمل کر کے ہی سانس لیا۔ اپنے منظوم ترجے کے بارے بی خود فرماتے ہی کہ:۔

" الصميع وبصير فدا! السالاً في ملك القدوس المحض اس خيال سے كوتير م كلام يك معمر مرش ولهوولدب مين مصروف بندع نا آشنا موتح جاتيا اس عاجزنے اپنی حتی الوسع تیرے کلام کے معانی اور مطالب کو محض تیری می توت ادربدایت سے منصرف خوشس وضع اور آسا ن ظم کا جامر میں ایا ہے ملکہ لطف زبان کے ساتھ نعظی ترجے کی جی احتیاط سے یا بندی ک ہے۔ توحاصرد ناظرہ اس میں راتیں کالی ہوئی ہیں اور دن بیتے ہیں اس کئے اےرب العالمين إاسے اپنى ضرائى بى بھيلادے كاكمرد، عورس، بورھے اور بھے اسے ذوق شوق سے بڑھیں اور تیری حمد دیا کی کا فطیفہ بنا ہیں۔ سنیاعجب اگرتیری مشیت میں ایسا ہوکہ تواسی نا قابل کمز در اور بيكوا د ما تصسے اسے تمام د كال بوراكرائے، زے نصيب، خيے تقديم كيونكم له توخود فراله عند من برحمة من يشاء والله ذوا لفضل العظيم- " ابتدا میں بطور تموندان کے منظوم ترجمہ کے اکھ سفیات ساتاتھ میں شائع ، دیے تھے۔ اس کےعلاوہ" نظام المتائخ ( دہل) میں کھی کھھے شائع ہوئے میگران کی زندگی میں صون تين يارون كامى منظوم ترحمدشائع ، دسكايبلا ياره السمالية ، كيسوال ياره (عم ) المسلم اله اورد دسرایاره ساوائد مین طبع موا سیکن اب مکل تسرآن مجید کا منظوم ترجم راچی رباکتان سے شائع ہوگیا ہے . ا نظم مقدس منطوم ترجمة قرآن مجيد- آغاث ع قربانس د اوی ص ١١١ اکتوبران مراجي ( پکتان )

ترآن پاک کاجب بہلایارہ کامنظوم ترجیث نع ہوا تو آغاشاً عرنے اظہار رائے کے لئے اخیاروں کے علا وہ بعض مشامیرادب کو بھی جیجا۔ ہرطرن سے تعربیت و میں کے کلمات بھنے لكے اس سلط بن اكبرالي اوى كا ايك دليسب وا قدع بدالمجيد ساكت نے بيان كياہے جب کا ذکردلچیں سے خالی نہیں ۔ سالک صاحب لکھتے ہیں ،۔

" ایک دن یں حاضر ہوا توکس قدر (آغاشآع) افسردہ سے بیٹے تھے ہیںنے بديها "حضرت مزاج كيما هے ؟ آج تو كيم انقباض مامعلوم مراہد. مندوقی یاس پڑی تھی اس کو کھولا ایک خط بکال کرمیرے آگے رکھ دیا اور فرایا سالک صاحب دراییخن نهی عالم بالانجی ملاحظه موریس نے دیجما تو مولانا اكبراله آبادى مروم كاخط تھا · لكھا تھا :\_

حضرت آغانسیم ! النّٰد آپ کوجزائے خیرنسٹے : آپ نے کلام النّٰد کونظم کر دیا۔ اب کوئی النّٰد كابنده اسے طبلے اور سازى برگائمى دے تو مزاآ جائے بى براه كربے افتيانى دیا۔ آغاصاحب نےمیری طرف تیرنظرول سے دیکھا ہی نے فور اعرض کیا صنت آب بھی کال کرتے ہیں۔ اکبرصاحب کو قرآن مجید کا ترجم نظمیں کرنے سے اختات مواکا ، صبے دومرے صدم اوگوں کو ہے ادران کی طبعت میں ظرافت ہے۔ مس مے ازرا و بے کلفی انہوں نے آپ کو یہ خط لکھ دیا۔ اس پرنق بن ہونے كى كياضرورت بے فرانے لگے جب كنى تخن فہم كى طرف سے اسى حركت سرزد موتورنج موتاہے .... ا

اكبراله آبادى كيابهت علمائ كرام فيجي قرآن كمنظوم ترجمها وتغسيركوتن نظروں سے ہیں دیجھا سیمات اکبرآبادی نے جب اپنے منظری ترجیکے ارے میں علملئ كرام سے رجوع كيا توان بيں اكثر معتبراور مقت درعالموں نے اسے تحريف سمجھ كمر

له آغاث عرب حیات وشاعری من ۱۰۰

での業業 11 業業 ※

اورستمون انعام واعزاز مع نوازا -

وراسل قرآن کی کے منظوم ترجے کامسکد بڑا نازک مسلہ ہے جن علمائے کرام نے
قرآن کی کے منظوم تراجم پر اظہار خیال فراتے ہوئے ان کو تعرفیت تحبین کے کلمات سے
قرآن کی کے منظوم تراجم پر اظہار خیال فراتے ہوئے ان کو تعرفیت تحبین کے کلمات سے
نوازا ہے ابھوں نے بھی اس طرف واضح اثنارہ کیا ہے کہ علمارا ورفقہا اس کی اجازت دینے
نوازا ہے ابھوں کرتے ہیں حضرت مولانا احتشام الحق تقانوی فراتے ہیں کہ "یہ بالکل
سے اجتماع کو نشر کا دائن جس قدرویں ہے اسی قدرنظم کا دامن تنگ ہے اسی کے فقہا

له اور نه صدق جديد كعنو - ٢٦ رجول فى طلافات ص ، بحواله وائے ادب اكتوبر وال معنمون -كلام باك كا الين منظوم ترجمه، اور تفسير از ضمير سيازى مله قاضى زا برائمسينى - نذكره المفسين ج ا- ١٩ ١٩ عص ٢٠ ، كواله نوائے ادب بمبئى اكتوبر والت ، ابيناً

学の楽業※11人で業業業

نے ( قرآن یاک کو ) نظم کرنے کی اجازت نہیں دی' <sup>لیم</sup> حضرت مولا نامفتی عثیق الرحن عثما نی<sup>رح</sup> فراتے بیں کہ " قرآنِ یاک کے منظوم ترجمہ کا مسئلہ ایک انک مسئلہ ہے اور یہی وجہ كرعلمائے كرام اس كى اجازت دينے بس تا مل كرتے ہيں .... دى البى كونظم كے قالب بي اس طرع بشي كرناك كلام يك كمفهوم ومُركول بي مرموفرق سرآن يائے أمان نهيں ہے۔ اس کے لئے انتہائی احتیاط والبیت اور دیدہ وری کی ضرورت ہے ... ... تع قرآن پاک كے منظوم ترجے كوستحن نظروں سے نہ ديھنے كاكب وجہ اور فرق ہے كہ جب قرآ ك مجيد كے نتری ترجی بی تطعیوں کا خطرہ لاحق ہے تونظم کی ایندیوں کی دجہ سے یخطرہ کئی گنا بڑھ جاتا ے اور کیراس حقیقت سے میں ابکا زہیں کیا جاسکتا کر قرآن مجید کے مینیا م کوعوام الناس بك ببنجا نے كے لئے نثری ترجے كے مقلبلے بي منظوم ترجے كى افا ديت كئی گناكم ہے گر شعرار كے منظوم ترجے كو كمه نيك نيتى برمنی میں اس لئے ان كونظرا نداز نہيں كيا جاسكتا۔ اً غاشاً عرف اینی سالها سال کی محنت، اوربش بها عظیرات ان کام کو زیورطباعت سے آراسة كرنے كے بنے بڑى دوا. دھوب كى مگركاميابى نہيں مل كى - ان كے دوست واحياب نے بھی می کی منگر کوئی داستہ نہ کِل سکامِشنق خال لطیف احد جریج نے مولوی عبد کحق (بابائے اردد ) کوان کے منظوم ترجے کی طباعت کے سلسلے ہیں ایک مکتو ہے۔ بھیجا تھا۔ عبرالتي صاحب اس وتت المجن ترتى أردوك صدر مقع موصوف في عيم الني عدم الفرى کے باعث معذرت کا اطہاد کرلیا تھا مِشفق فال کو جو النموں نے جواب دیا تھا اس سے اً غاشاً عركے منظوم ترجے يرروشن برتى ہے۔ يمكتوب العظفرائيس: " تسيم آپ كاخط ا دريارة سيقول كامنظوم ترجمه بہنچ گيا ۔ جواب ابھى يك لى ائے نہیں دیا تھا کہیں ترجے کو پڑھادل تولکھول -ابیںنے دہنظیم ترجمہ دیکھ لیا۔ بشک ترجمہ اچھاہے ادر بہت احتیا طسے کی گیاہے سكن اراك بخايدا ببلشر لمناكركم ومادضه كلى الماء

ے 'نیم ندس بنظیم می تعمیر الم سیقول) از آغاش ترزباش دہوی ص ۱۲۰ در الم میں تعمیر دارس دہوی ص ۱۲۰ در الم میں تعمیر در الم میں تعمیر در الم میں الم المرکز اللہ الم میں المرادی (براد)

学の業業等のの業業業

اب رہا یہ امرکہ بہال کرمردشتہ امور ندمبی سے کچھ الماد ہؤاس کے لئے بہنوں اور برموں کی کوشش درکا دہا ہے ہے۔ اس کی مجھے اور برموں کی کوشش درکا دہا ہے سخت بیروی کی ضرورت ہے۔ اس کی مجھے فصدت نہیں۔ اس عبدالحق ۲۸ برتمبر کے الماء ) فصدت نہیں۔

بقول بوشش ملی آبادی مولانا ابوالکلام نے می کی تھی کہ اسے جیبوادیں مگرایسے مواقع بیش آبے کہ دہ بیارے کی کرنے مولانا آزاد بھی بہی چاہتے تھے کہ آغاشآ عرک محنت منائع نہ جائے ۔ آغا شآغر کے امقال کے بعدان کے بڑے لڑے کومولانا آزاد ایک مراسلی مفائع نہ جائے ۔ آغا شآغر کے امقال کے بعدان کے بڑے لڑے کومولانا آزاد ایک مراسلی مکھتے ہیں کہ :۔

" آ غا ٹا تو میرے برانے مہر پان دورت تھے۔ اس کے میں آپ ہو گوں کو اپنا عوریز سمجھا ہوں۔ ہو سکے تو ان ککارنا مے نظم ترجمہ کلام النہ کو بھیجا نے لیا گئر اتنی کو شخصوں کے با وجودیہ ترجمہ شائی نہ ہو سکا۔ آ غا ث تو کو آن پاک تاخلت اور تقد س کا بورا اصاب تھا۔ وہ یہ بخوبی سمجھتے تھے کہ اس ترجم میں مول سی بھی منوی لنزش سے فہوم میں تبدیلی واقع ہو گئی۔ ہو گئاہ کمیرہ ہے۔ خود فرائے ہیں با ایں ہم میں مرایا بجر ہوں اغلطیوں ہے مرکب ہوں ایس نے محض بندگانی فدا کے فائد کے اورا سانی مرایا بجر ہوں اغلطیوں ہے مرکب ہوں ایس نے محض بندگانی فدا کے فائد کے اورا سانی کی غرض سے یہ کو شن کی ہے۔ اگر کہی فعلی یا اغلا طرز دمو کی ہوتو عنداللہ موان کیا جا ہے۔ کو لکہ مجھوا سکا کا کوئی فیز نہیں ۔۔۔ ہو کہون شعرار نے منظم جامر بہنایا ہے ان میں سے جن کے مران بیا گئے۔ مران ہی ہو کے ان کے بیاں بیش کے منظم ترجے دستیا ب ہو کے ان کے جن شعرار نے منظم میں مرجے دستیا ب ہو کے ان کے بیاں بیش کے منظم ترجے دستیا ب ہو کے ان کو جیم شروع اللہ "کامنظومہ ترجمہ ملاحظہ کہتے ہیں۔ مرب سے پہلے "فیست ماللہ "کامنظومہ ترجمہ ملاحظہ کہتے ہیں۔ مرب سے پہلے "فیست ماللہ "کامنظومہ ترجمہ ملاحظہ کہتے ہیں۔ دسم الله الرجی ن الرجیم شروع اللہ کامنظومہ ترجمہ ملاحظہ کہتے ہیں۔ دہم واللہ الرجمن الرجمہ شروع اللہ کامنظومہ ترجمہ مالقادر میکون والوں ہی ورد والا ہے۔ در والا ہے۔ (ترجمہ: شاہ عبدالقادر میکون والوی کے دورالا ہے۔ (ترجمہ: شاہ عبدالقادر میکون والوی کے دورالہ کی دورالہ کامنوں کے دورالوں کو میں الوری کے دورالوں کی دورالوں کو مورالوں کو مورالوں کے دورالوں کو میں کو مورالوں کو مورالوں کامنوں کو مورالوں کورالوں کو مورالوں کو مورا

کے چمنستان دہی سافلہ بحوالہ آغاث عرجیات دشاعری میں کے نظم نفدل منظی ترقم قرآن بحد آغاشآ عود لوی اللہ منہوم القرآن میں بسم اللہ کے منظوم ترجمہ کی جگہ بسم اللہ کا عرب تن بھی رکھا گیا ہے جس سے اللہ کا عرب میں کیا ہے۔ اندازہ بوتا ہے کہ کیف بھو پال نے سیم اللہ کے ترجمہ کونظم نہیں کیا ہے۔

### منظوم ترجمے:

مع نام صفدا كم أغاز كا أجالا ا أغاشآي جومهربال براه يصدحورهم والا جوٹرا ہی رحم دالاے نہایت مہر بال (میمآب اکبرادی) نام سے اللہ کے کرنا ہوں آغاز بال ( تَيرُورُ) شروع ہے بنام ضداے تعالی ہے جومہریاں اور بڑارے دالا الجيركوثر) ترے نام سے ابتداہے ضرایا کو قرمبریاں ہے بڑا جسم والا

ابتدائے سخن بر نام خسکدا کے دہ ہے مہراں ہر درموا یاں میں لیتا ہوں پہلے اوس کانام سمب کے شمول حرسم خاص عام جب مقدر کیا گیا ارتام نه مواحرت سی سنردع کام برطری صب له یهان آیا اہل تفییرنے کیا ترقیم اسم دسٹن ادر اسم حسیم فاص بیہلا ہے دوسراہے عام ادر کہا چاہے ہر کسی کو رسیم كهب رحمت كننده دني سب خلائق کو رزق روزی عام كه ب رئت كننده بيون عاقبت اختصاص ہے رحمت كتي أن اس طرح كسيم الند

بعدیے جو اسم فرمایا ہیں دہ رحمت سے دونوں سنت نام نہیں رحمان بن خدائے کریم بان مفہیم اب تو رحسان کا ده جو د يتاب اس جهال برام سن تومعنی رخسیم کے ہیں یوں مومنوں بروہ فانس ہے رحمت علم تفسیرے جو ہیں آگا آیت فاصل زیم وه اکذا) ازیے نعل کی رگرہے وہ

(مولوى عبداك مام) ترجمهمورة فاتحريب توليف التُدكوب جوصاحب ما يرجهان كا بهت مہر ان نہایت رتم والا ، مالک الصاف کے دن کا انجھ می کو ہم بندگی زی اور تجھ

ل ادر که القرآن المنظوم سے لم برش الا استدبیت اسلام) از کبیروز می ، و ع داكثر سالح عبداً نكيم شرب الدين . قرآن مكيم سے أسدو تراجي

ہی ہے مدد چاہیں، چلاہم کوراہ سیدھی، راہ ان کوگوں کی جن بر تونے فضل کیا۔ یہ دہ جن پر عضتہ ہوا اور یہ بہکنے والے۔ ( ترجمہ شاہ عبدالقا ڈرمحدث دہوی) منظوم تراجم سورہ فانتحہ

جو مہرباں براہے بے صد جورحم دالا جومہر بال براہے بے صد جورحم دالا مجھ کوہی یُوجتے ہی تیرے ہی ہم والی نعمت جہیں عطاکی اُن کی روِّل مُجادَ نعمت جہیں عطاکی اُن کی روِّل مُجادَ نوان کی جوہیک کر گمراہ ہو گئے ہیں اِ آغاش ع ہےنام سے فداکے آغاز کا اُجالا تعربین مرب فداکوجبہ علموں کا مخترکے دِن کامالِک روز جزاکا والی مرجی ڈگر پہ مے لیا نابت قدم بنا ہے نے اُن ک راہ جِن برقبر دخضب الحنے ہیں

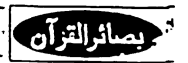
جُلہ خوبی خُداکو ہے شایاں
کہ بہت مہدورہم دالا ہے
کہ دہی بادشاہ روزِحبُ زا
جھکوہی کرتے بی عبادت ہم
کر ہرایت ہیں دہ سیری راہ
راہ ان کی ہیں ہایت کر
المان کی ہیں ہایت کر
الدین گرا ہوں کی وہ بودے راہ
اور نظرا ہوں کی وہ بودے راہ

عالموں کا یا لنے والا ہے جو مالک وصاحب جزائے روز کا اور تجمی سے ہیں مرد ہم جاہتے راہ ان کی بن کو نعمت تونے دی

ہیں مجمی حمد و شارالند کو مہرباں ہے، بخشنے والا بڑا ہم عبادت کرتے ہیں تیرے نئے دے ہدایت ہم کو سیڈی راہ ک

له ادر له ننی راه - قرآن نربری سام ای بحواله انقرآن منطوم سے مربیل لا اثریعت اسلام ، بیرورس

### (かん) ※※※ 八八 ※※※ でしまり



اه بال مذان کی جن پرہے غصر تیرا اور مذ گراہوں کا رستہ نے خسدا

(مطيع الرحن خادم)

بِسُعِ اللّٰهِ الزَّخْنِ الزَّحِيمِ

برُرگ ہے اس آقائے عالی جاہ کوزیا! برا برساری مخلوقات کاہے یا نے دالا! سُدارمت فشال رحمت فشال رحمت فشال موه کسی کا مشوره بوگان نهونی درمیال بوگا تجمى كويُبط بي بس تجمي الوكات بي مجھ آتی ہے اپنے آرزد مندوں کی دِلدری جنعين تونے نواز اے انعین کی راہ پر اے ل ترى پهنكارىي يرترى دهتكارىيى ملتع کی طرح چکے؛ جنگ کررہ گئے ہی جو ( كيفت بجويال )

سبمی خوبی سبھی تعرفی ہے اللہ کو زیرًا وه بئے سار معجبانوں کا فکائے برتر دبالا بہت ہی مہراں ہے دہ بڑای مہراں ہے دہ وى ردز قيامت كا أكيلا تحرال موكا فرادندا! ترك أميم إينا سركك يي فراوندا الجمی سے انگتے ہیں ہم مدگاری رد کھانے ہم کومیٹی راہ سیدی راہ پر سے ل مذان كى داه بر اصل ضرائى مار المحن ير مه أن كى داه بركيل بحلك كرده كي سيج

كوتومېربال ہے برا رسم والا ہے جوسب جہانوں کا مُخت ردمولا يرانهب ريال أور برارست والأ مجھیسے ہی مانگیں ہو مانگیں إعانت نواناہے جن کو انہی کی ڈگر ہیر بیاتو ہیں اُن سے پردرد گارا ( کبیرکوٹر )

ترے نام سے ابت ا ہے خرک ایا ینا، حر و تعربین سب رُب کو زمیها تُوك رب مالك تيامت كورن كا فقط إك برى بى كرين ہم عبادت كماك رَب عِلام كوسيرهي وَكر برر وه گمراه جِن بر ترا تهسه نونا

سورهٔ فاتحه کا تفظی منظوم ترجمه آغاست عرفے وش اسلوبی ا درم حت کے ساتھ کیا ہے۔ وه ديگرمنظوم تراجم كے مقابلے بن كامياب ترين ہے اورفن شاعرى بران كى درت

ا و المرعبدالحكيم. شرف الدين - قرآن فكيم ك أردو تراجم الناسخ القرآن (منظم ياره المم) اذكر عبد المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المربع 
" أغاصا حب كى نظر قرآن مجيد كا حاصل اداكر في اليمى نظم كادرباره الم كم تعلق بلكه ربع ادل كريد يس يركم مكما مول كراغاصا حب في قرآنى مفهوم كوخوبي اورصحت كرماته ادا فرايا ب

حضرت مولانا اعتثام المحق صاحب تھا نوی اُغاست عربے منظوم ترجے پرانلہا ذیال فراتے ہوئے لکھتے ہیں کہ :

"افران وا آغات آعرد الموى مرح ما منطم ترجم قرآن كرم كا آيب باره الاقت ميرى نظر كرما من بحره المجيده مقامات كايل نے مطابع بھي كيا ہے جہاں كرم منارى ہونے كے لئے يہ بہند كا فى ہے كرصن ت الله عبد القادر د الموى رقمة الله عليه كا شرى ترجم نظوم كى الله كا فى ہے كرصن ت الله عبد القادر د الموى رقمة الله عليه كا شرى ترجم نظوم كى الله بهنا ورية باكل قدر تى بات ہے كر شركا دامن جس قدر دين ہے اسى قدر نظم كا دامن تك ہے اسى قدر نقم الله على المان تك ہے اسى قدر نقم الله على الله منابع ہے الله منابع ہے كر اعاصا حب مرحم نے الله صاحب كر محمد قران كريم كى مرجم قران كريم كى بہرين" ترجاني كہا جاسك ہے تقالی جن الله جرائے خرع طافر الے آئیں۔

ہرین" ترجانی كہا جاسك ہے حق تعالی جزائے خرع طافر الے آئیں۔

ہرین" ترجانی كہا جاسك ہے حق تعالی جزائے خرع طافر الے آئیں۔

ہرین" ترجانی كہا جاسكت ہے حق تعالی جزائے خرع طافر الے آئیں۔

ہندہ ۔ احتام الحق تھافری ۲۲۱ اپریل ہوا ہے گائیں۔

قرآن مجیدیں بہت سی سورتوں کے شردع میں حردن مقطعرالے گئے ہیں مثلاً التہ جہ آلمیس ویزہ جمہورہ ابدتا بعین اور علمائے انت کے بزد کے سے حرد ن رموز داسرار ہیں جس کا علم سوائے فدا تعب الی کے سی کونہیں اور ہوسکتا ہے کورول کی صلی اللہ علیہ ولم کواس کا علم بطور ایک راز کے دیا گیا ہوجس کی تبلیغ اُست کے لئے روک دیا گیا ہوجس کی تبلیغ اُست کے لئے روک دیا گئی ہو۔ اس لئے ان حرد ن کی کوئی تف پر د تشریح نہیں کی گئی آغا شآعر نے دی گئی ہو۔ اس لئے ان حرد ن کی کوئی تف پر د تشریح نہیں کی گئی آغا شآعر نے

له ادد که نظم مقدس منظوم ترجم قرآن مجید ( الم-سیقول) آغاشاتم قزباش دلبوی ص ۱۲۰

جہور متحابہ وتا بعین اور علیائے امت کے قول کونظم کرے حروث مقطعہ کے سئے درج ذیل شعر شامل کیا ہے اور اس کو قوسین میں رکھا ہے ۔

السے حردت اکثر بردے یہ ہی سرایا تران کی رمزہے یہ اک بھیدہ فداکا

ترجمه ورة البقرة مدينه عمر - آيات ٢٨١ روع بم

شروع النّدك نام سے جوبڑا مہریاں نهایت رحم دالا۔ اس كیاب میں بھی شک نہیں۔ داہ بیاتی ہے در دالال کو جوتین کرتے ہیں بن د كھا اور درست كرتے ہیں بازاور ہمارا دیا كھے خربی كرتے ہیں۔ اور جوتین كرتے ہیں جو كھا أثرا تجھ براور ہو اُترا تجھ سے بہلے۔ اور آخرت كو وہ تين جائے ہیں۔ اُنھوں نے یا كی ہے راہ اپنے رب كی۔ اور د ہی مُراد كو پہنے۔

اوروہ جومنکر ہوئے برابرہ توان کوڈراوے یا نہ ڈرادے وہ نہائیں گے۔ مہرکردی اللہ فران کے دِل پرادران کے کا ن براوران کی آنکھوں پرہے بردہ اوران کو بڑی ہارہے۔ اورایک بوگئے ہیں ہم تین لائے اللہ براوراک کو بین ہیں۔ اورایک تو ہیں جو کہتے ہیں ہم تین لائے اللہ بربرا در کھیلے دِن پراوراک کو تقین نہیں۔ دغا بازی کرتے ہیں اللہ سے اور کی کو دغانہیں دیتے سرگراپ کو اور نہیں بوجھتے۔ اک کے دِل بی آزار ہے بھرزیادہ دیا اللہ نے اک کو آزار اوران کو دکھ کی ماسے۔

اس برکی جوٹ کتے تھے۔ اورجب کئے اُن کوا فسا دنڈوالو لمک بیں کہیں اہماراکام تو منوارہے یکن رکھوا وہی ہیں جگاڑنے دالے پرنہیں سیجھتے۔ اورجب کئے ان کوایان بی آئوجس طرح ایمان میں آئے سب لوگ کہیں اگیا ہم اس طرح مسلمان ہوں جیسے سلمان ہوئے بیوئے بیوئے بیوئے بیو وف برنہیں جانتے اورجب ملاقات کریں مسلمانوں سے کہیں ہم سلمانوں سے کہیں ہم سلمانوں ہوئے۔ اورجب اکیلے جاوی اپنے شیطانوں پاسس کہیں ہم ساتھ ہیں تمہارے ہم توہندی کرتے ہیں۔ (ترجہ۔ شاہ عبدالقادر محدث دہوی)

انظم مقرس (منظم ترجه قرآن مجید) از آغاش آعر قرب است دبادی

### (アンの) ※ ※ ※ 191 بصائر القرآن ※ ※ ※

منظوم ترجمه سورهٔ البقره (پاره المهم )

حالانکه درحقیقت مون می ده، ین بن ( كفرونفاق دل يس رائخ بن الشيس بس) مُِل دَية بي ضراكوا درأن كو جوبي مون ليكن به يه دهوكا ( دهوكام عيرمكن ) درال دے رہے ہیں آیے کو اپنے دھوکا ليكن نهيل سمجھة (يه پھيرہے سمجھ كا) ملے ہی روگ اُن کے دِل میں بھرا ہواتھا بهرادر ممی فرانے اس روگ کوٹرھایا بماری عذاب ان بران جموط کی سزائے (ایساعذاب موگاجو دردسے بھے رہے) ا درجب کہا ہے اُن سے حکر دنہ تم زمیں بر کتے ہیں ہم تو خودی اصلاح کے ہیں خوگر سُن بو دې بي مفسد ده بي تو بي نسادي لين نهيں سمجھتے (افریدی مجھے ہے اُن کی) ادرجب كهام أن سے ايان لاؤتم بھى جیسا کہ اورلائے (کی بندگی فکراکی) تو کہتے ہیں کہ ہم بھی ایسان ایسا لائیں ص طرح چندائق (بھندے یک بس کے ہی) سُن او وسي بي احمق برجاني نهي ( ا بنی حافتوں کو نیجی نتے نہیں ہیں) جب مومنوں سے ان کی موتی ہیں چار آنکھیں توكيم بن كريم بھي ايمان لاعكيم ب

بنام سخ للك آغاز كا أجالا جومبربال براب بواح والا حرد ن مقطعات

(ایسے حرُدن اکثر بردے میں ہیں سرایا) (قرآن کی رُمزے یہ اک بھیدے فعاکا) اليي كتاب ياجس منهي كوئى شك درتے ہیں جوفداسے اُن کے لئے ہے جو مک جوعنب كيمن فالناادرس نمازيرهة كرتے مي خرج بھي جورب كرديے ہوئے سے ادر ده جو مانتے ہیں جو تجھی تم ساترا ایان اس میمی ہے جوتم سے پہلے آیا ادراخسرت بیمی خین کویتین اپورا) رقائل سزاجسزاك بصدات دن كادهركا) دہ ہی توراہ برہی ارب کی طرف سے اینے بھل یاس کے دی تو دہ ہی فلاح دالے مُنكرِ جَهُوعِكِ بِي أَن كَ لِيُ إِلَى اللهِ خوف أن كو دؤمنددم الأيس كروه منايال كان اوردل يدان كي الله كى بين مهري آ نکھیں ٹیم ہیں اُن کی بھاری عزاجی لیں السيمى وك بن كيدجوامنه ساب يكت قال ہیں ہم بقیا اللہ واخرت کے

کتے ہیں (مرتے مرتے کمی) ساتھ ہے تہادا (اُن کو بناتے تھے مکرتے تھے اُن سے صفا (اُ غاست عر)

لیکن (جب اپنی کرئی ملتی ہے اُن کو) تنہا شیط انوں سے دہ اپنے ملتے ہیں جب کسی جا

دراسابیش دکم بوگانه برگز حشرتک اس میس ددائے کارگر بھی تی ہدر مندوں کو كربن ديجه وئے دہ غيب پرايان ركھتے ہي یمی توہے علاج دردمندی پاکس زول کا ية منهاجيب بحرتي بن مذمنها بيث بحرت بي گزشته ساری تعلمات مبی برق مسمحصے ہیں تحجى نازان نهبي ہوتے جیاتِ عارضی پر دہ فراكى سِمت سے يورے دليت يا بي شك یہال بھی شا دمال ہوں گے دہال بھی شارمال موگئے سداا بكارم انكارم انكارم أن كو كمنامكن مهاكن افراد كالمان في آنا حقیقت کی تجلی بندہ اُن بَد گُمانوں بر بهت بے نزکر منظے ہیں منطانے کن اُمیدوں پر خوداینے کارنام دل کاصِلہ یایس کے دہ اِکنے ن نہایت شان سے ایمان کا نعرہ لگاتے ہیں ہارامنتقبل ایمان ہے روز جزا و پر میں شركب كاردان آبلهايان نهيس بي ده كردهوكاني رهني ده فكراكوا دربندول كو بهرم ایناز مانے بھریں کھوتے جارہیں دہ

كتاب مُتند الله المهاب كوفي شكراكي یہ تندیل ہرایت ہے فدا کے نیک بندوں کو فراك نيك بندايي يهيان ركهتي وه این آپ کویابندر کھتے ہی نمازوں کا ضُراکی دی مونی دولت برا برخرج کرتیاں ده اس قرآن كي آيات بي برق سخفت بي يقين رکھے ہيں کا مل آخرت کي زندگي بروه يهي ده لوگ بي جونهرعالم اب بي بي شک یهی وه لوگ بی جو کامیاب د کامران موت مرایا کفری جوکفری سے بیارہے اُن کو برابرب تباداان كوسمجهانا منسمجهانا ضراکے قفل ہیں ان کے دِ بول پردر کانوں بر بريطنده حين وه يرزيه بريض أتح ديدول ير برى بينا رى برى اوكى سنرايائيں گےدہ إكن ن يجحه ايسے توكيمي بي جو نقط بايس بناتے ہي وه كبتے بي كهم ا بان ركھتے ہي فكرا ير تھي مگرزنه برا برصاحب ایان نهیں ہیں وہ فكابيجا نتاب فؤب ايس خودك ندول كو حقيقت مي بذاتِ نورې دهو کا کهايين ده

ا نظم مقدس (منظوم ترجمه قرآن مجید) از آغات عر قرب ش د اوی

(少少) 紫紫湖 19四 紫紫紫

ندرنيا كاشيمان، نه عقبي كاشيماني برمادى عفداني اليه بارول كى بارى خُودلینے کا رنامول کا صِلرائیں گے دہ لیک ان نداس دنیا کے لائق بین نراس دنیا کے لائق بی فداك إس زيس پرنت نصفتنے مذہبيلا وُ بری ہی فکرے گرا انھیں ساری خلافی کی زيں كودوسرون كے داسطة وزخ بناتين مر زمیای بشیمانی ، نه عقبی کی شیمان! انصيل ايمان دالول كرع ايمان قي أد برت سے بے دقونوں کی طرح مشکل می پیجایں سراًن كنام سے انسانيت شوائي جاتى ہے مناكيشيان، منعقبى كيشيان فداکے نیک بندوں سے مسلمانوں سے ملتے ہیں اندھیرے سے کل کردونی میں آھکے ہم بھی "حضورول فالوندول دا تاول سے ملتے ایں تمهار ساتمون م مم كور كانون سيمجو فقط اک دِل مَلَی کرتے ہی ان صوا کوگوں سے (كيت بجويالي)

مركي كي مينس احساس أن كودائ ناداني سی ہے روگ بن کران کے دل میں بررایاری برى مودى برى قاتل منرايايس كے دواك دِن ده جھوٹے اور دھو کیان یں معنی منافق ہی كماجآما بصحب أن سوكم مُرامن بن جادُ توكيتي بي كريم اصلاح كمت بي برائ كي خبرد كهنا إكرسب فيتغيبى ظالم أعماتين مگر کھی جہی ہمیں احساس ان کو دائے نادانی كماجاتا بعجب أن سي كم انسان بن جادُ توكيم ي اسطرح ا بال لے آئیں حقیقت میں انفیں کی بے رقونی یال مات ہے مكر كيريم نهي احساس أن كو دائے نا دانی اگردہ تیم ایمانی کے بروانوں سے سلتے ہیں توكيتے مس كرستيائى برايال للطيكے م تھى مَرْجُونِ عُيدِ كَجِب ده ليْهَ آ فادل صليما توکیتے ہیں کہ ہر گزیجی مسلمانوں ایست مجبو بھلا ہم دوستی رکھتے ہیں کم خلکوم کوکوں سے

آیات ا-تا (یاره الم ) سوره (۱) البقره

کر تو مہنے رہاں ہے بڑا رہے والا ہرایت ہے اُن کو جفیں ڈرہے رب کا نمازوں کو افضل جو ہرشے سے سمھے

ترے نام سے ابت راہے تی ایا بلا ٹنک یہ قرآل ہے رب کا صحیفہ وہ جوغیب پر این ایمان لائے

له مفهوم القرآن (منظوم ترجمه باره الم) از كيف بحويال

أسے خرچ را وخسدایں کیا ہے ہے اس پر معی ایمان اُتراج پہلے خبدا کو بھی یایا مرا دوں کو تہنچے ڈرانے سے تیرے نہ مانیں گے ہرگز رگائی ہے اِک مُہرجی اُن کے دل بے کر قسمت میں اُن کی عذاب فداہے تقیں ہے فدا پر یہ سے کمیں گے حقیقت میں سین یہ دھوکہ ہے سارا فریب و دعن ہے یہ رب سے سراسر خور انے کو سکن وہ دیتے ہی دھوکہ سلحصنے کی کوشسٹ میں الجھے موئے ہی برهایا ہے کھ اور اس کو فدانے یہ تا دال ہے اس کا کر بحتے تھے تن " بھلائی کی فاطرہے بیسب وہ بولے محصی مهی می ده جونیک و بد کو بهبت آگئے ہیں إدھر تم بھی آو كه نا دان بي سارك كرار محملان متعور فداسے ہوئے ہیں یہ انجال توكمديس كے ايان دالي مم مي تو کہتے ہیں اُن سے کہ ہم ہیں تمہارے منسی اُن کی لیکن اُڑائی ہے رہے رو مرکش بن بی بھنکے رہیں وہ منگر گمرہی کوخسے ربدا انفول نے

بقضل خربراأن كوجوتمي ملاه نزول متسران كوبرحق جو مسمح حقيقت جوردز قيامت كوستمھ ومنکر ہوئے ہیں مسمجیس کے ہرگز خہدانے کیا بند کاؤں کو اُن کے نگا ہوں یہ اُن سب کی پردہ پڑا ہے بہت سے منافق تو ایسے ملیں گے ا ایال قیامت کے دِن پر ہارا یقیں اُن کو ہر گرنہیں ہے ضدا بر وہ کیا دس کئے ایمان والوں کو جھانسہ سمجنے کی کوشش میں ہکے ہوئے ہیں دِلال میں جو آزار سیلے تھا اُن کے مزادی ہے اُن کو دُکھوں کی خدانے " اُکھاؤ یہ فلنہ" کہا جب پیر اُن سے انہی کی یہ نیتنہ طرازی ہے سن لو كہاجب بيانئ ہے كه ايمان لاؤ توكينے لگے ہم نہ ہوں گے مسلمال توسُن بوکه پرلوگ ہیں خود ہی نا دال مسلماں سے ہوگی جو ٹربھیر اُن کی اکیلے جو لمتے ہیں فننٹ ہے گرد ل سے مسلمال سے ہم تومنسی کردہے تھے شران کے بڑھائے کہ بیکے رہیں وہ خریک ندراہیں بیوہ ہیں جفوں نے

### (少心) 紫紫紫 190 紫紫紫 四河山山

# منافع مذ دے کھے دہ سوداگری کیا نہ لائے جو منسزل بردہ روی کیا ہے۔ ( تجبیر کو شر )

متعدد علائے رام نے آغائے عرص منظوم ترجہ پرجوانها رخیال فرایلہ وہ محدشتہ صغیات میں آپ کی نظرے گذرجیا ہے۔ ان علائے رام نے جن یں مولانا ابرانکلام آلآد

بھی شامل ہیں کوئی تجزیہ یا تنقیدی رائے بین نہیں کی ہے۔ بلکہ اپنے دوشانہ ذائف اور افرائ و سن شامل ہیں کو پوراکیا ہے جس طرح آ فاش آعر نے یہ کام ازراہ فلوص کیا اور اس کو سن کا سہ بھرامح کسان کی ٹیک نمی اور جذبہ فدمت تھا اسی طرح نمکورہ علمائے کرام نے جو اظہار خیال فرمایا ہے وہ اجا لی حیثیت کا صال ہے۔ نظا ہرہے کہ واقم الحرون کا بی منظوم تراجم پرکوئی علی حیثیت سے رائے دے لیکن یہ مقام نہیں ہے کہ وہ قرآن کے منظوم تراجم پرکوئی علی حیثیت سے رائے دے لیکن براعتبار بیان کچھوم شکی اسکا ہے۔

قرآن کیم کرجے کونظم کرنے میں قدم پر انتہائی احتیاطی ضرورت ہے۔
قرآن پاک کر جے کونظم کا جامر بہنانے اور دیگر تخلیقی ادب کومنظوم کرنے بی اذین
و آسمان کا فرق ہے۔ اول کر کے تقلفے کچھ اور ہیں اور موخرالد کر کے تقلفے کچھ اور ہی ورخوالد کر کے تقلفے کچھ اور ہی دیگر منظوم تراجم کے مقابلے میں یہ کام نہایت احتیاط اور ذمہ داری کا حال ہے اوراک لئے دشوارکن بھی ہے۔ قدم قدم برشاء کو قرآن پاک کا تقدس اور بیا احساس گھرے رہتا ہے کہ یہ کلام الہی ہے۔ اس لئے ہرام کو وہ سوسو بار دیکھا ہے کہ ہیں کوئی غلطی فرد مند ہو جائے، کہ میں مفہوم بدل نہ جائے۔ نئر کونظم کرنے میں ویسے بھی بہت می ڈھوالیوں اور مجور یوں کا سامناکر نا بڑتا ہے کیونکہ نظم کے کچھ قواعد اورا صول ہوتے ہیں شعر کے فئی اور محدوں اور مصابین کو فیا سامناکر نا بڑتا ہے کیونکہ نظم کے کچھ قواعد اورا صول ہوتے ہیں شعر کے فئی اسلوبی اور صوت کے ساتھ نظم کے قالب میں ڈھالنا ہرکس وناکس کے بس کی اوس عفظی معنی کا کیا فرض اسلوبی اور صوت کے ساتھ نظم کے قالب میں ڈھالنا ہرکس وناکس کے بس کی اوسے نظلی معنی کا کیا فرض رکھا گیا ہے۔ اس سئے بعض مقام برقانیے کی قید میں صرف حرف ردی کا خیال رکھا گیا ہے۔

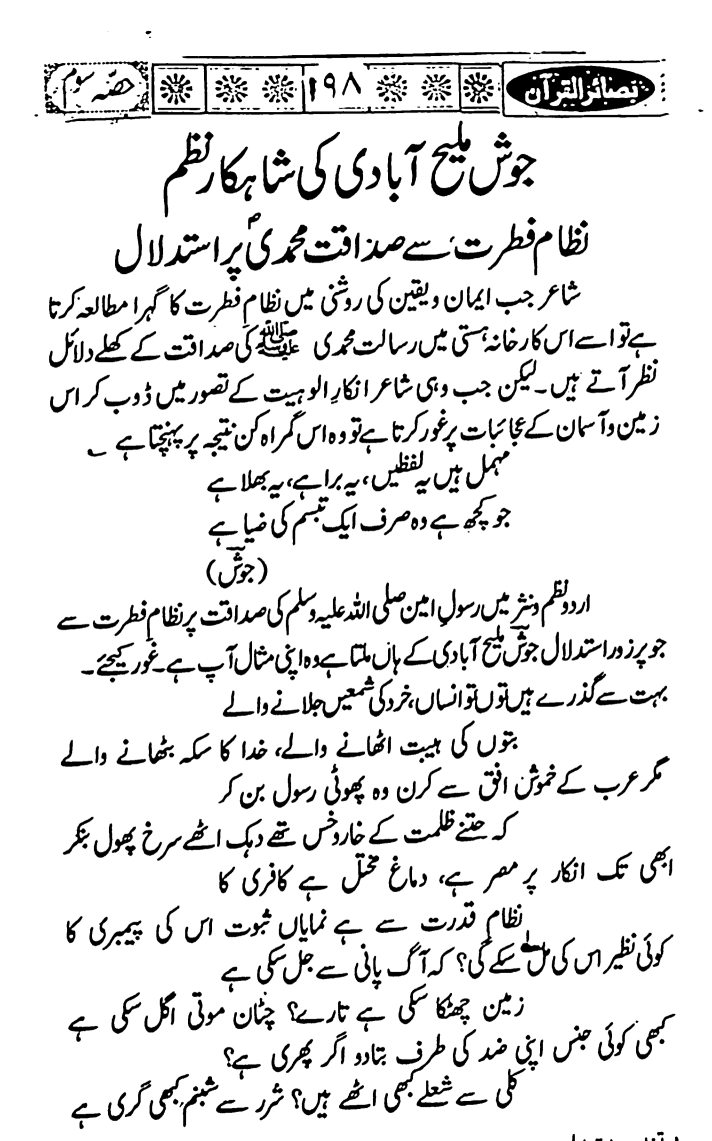
له ابنام پاکنو آنجل ٔ ز دبی ۲۰ رزودی سوموند

فوش دصع ادرة سان تعلم كامامريناناب بكر لطف زبان كساتو هفاى ترجي كالمجا المالي سے یابندی کی ہے۔ اس کے شعری محاسن مے مقابلی شاعری تمام ترق حرقران مجدے معانی دمطالب کونظم کی طرف زیادہ ہوتی ہے۔ قرآن پاک کے جرامے بڑے بڑے على يرام في كين ال كابرايه با ن عناف ضرور موسكما بيكن جهال كمدمواني دمطالب كانتلق بصرب كامفهوم أيب ب بي صورت دران مجيد كمتطوم تراجم ين نظرة تى ہے كە ايك بى امركوشاعرف اينے اينے انداز فاص سے نظم كيا ہے محرمعانى وفهوم كاعتبارك مطلب ايك بداك مقدس كتاب الهى كمتطوم ترجين ومرح ا بیات کی طرح شعری می من ملاش کرناب مود ہے۔ بلکه اس میں دیکھنا یہ ہے کہ قرآن مجید كاردد ترجع كتن كوس فنها بت خش اسلولي اور محت كما تونغم كيا ہے۔ مَ غَاشَآء نِ صَرِت شَاه عبدالقادر محدث دبلوك مع ترجمة قرآن مجيد كونظم كرنے يسحتى اوسع تفظى معانى كاخيال ركهاب ادرعام فهم اورآسان زبان استعال كرنے كى حى الامكان كوشش كى ہے۔ آغاش آعر خود فراتے ہيں كہ ان كے نزديك توصرت كلام فدا مے ظاہری مطالب ہی کواپنی زبان میں اُسی سیاق سے ادا کر دینا جہا داکبرکا حکم دکھتا ہے۔ المفول في ركال المتمام قرآن باك كمفهوم كا بابندرست موئ ترجر كنظم كيا ب منظوم ترجيين انداز باين بن سادگ اورسلاست كماتهردان بمي يا في جاتي هے يعض مقالات برسياق عبارت البي كييردى بين جومث كلات أن تقين اس يعيني نظر صنرت فواجس نظامی نے انفیں منظوم ترجے کے ماتھ تٹرکا ترجم بھی شامل کرنے کے صلاح دی تھی۔ اس لئے منظوم ترجے کی اشاعت ہیں انھوں نے خواجہ صاحب کے مشورہ بڑل کیا ہے۔ " نظم قدس تصفی ت کو دوصوں بیں تقیہ م کیا گیا ہے۔ ایک وان موان مجید کی عرب آیا ا دراس کے نیمے صنرت شاہ عبدالقادر محدث دبلوی کا مٹری ترجہ ہے۔ اس کے مین مقابل منظوم برجمد دیا حمیاہے اور ہرشعر پر نمبرشمارہے۔ تبيركو ترنيعى صنرت شاه عبدا لقادر كي ترجئه قرآنِ عكيم كونظم كرنے بين حتى الوث لفظى

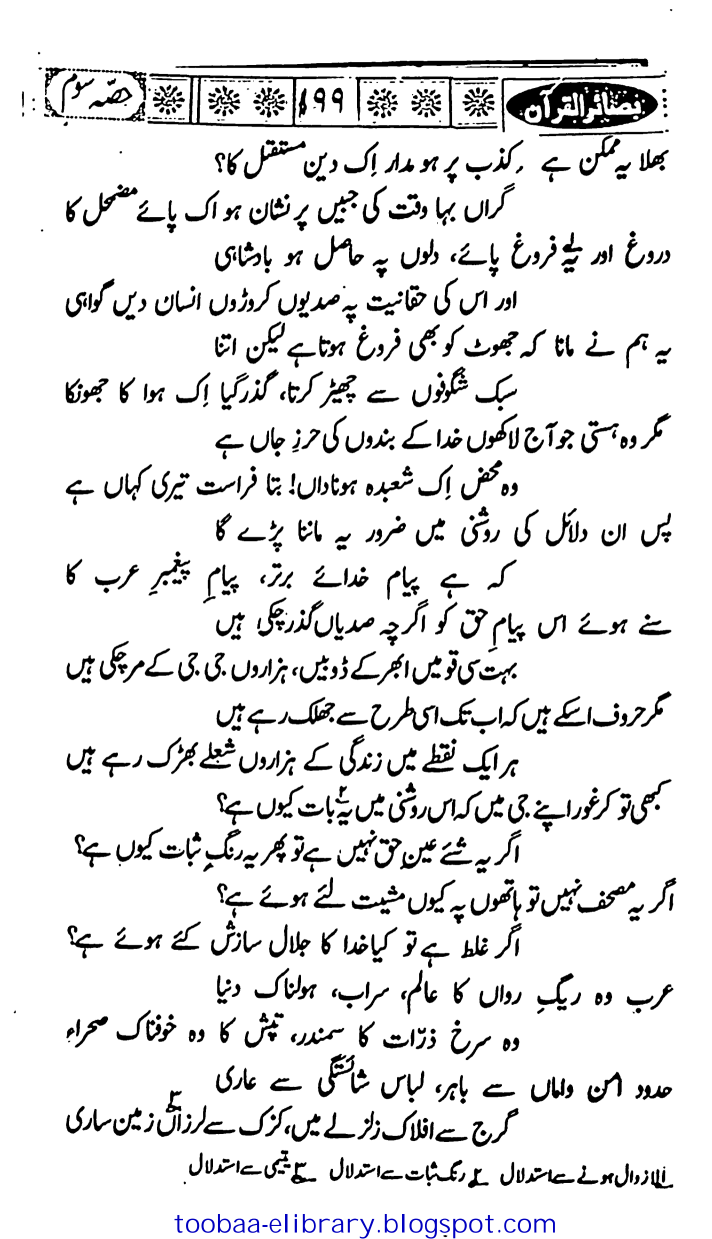
ترجم کا لیاظ رکھاہے۔ ان کا منظوم ترجم بھی نہایت صاف روال المیس اور قابل نہم ہے۔
جہاں کے کیف بھویا لی کے منظوم ترجمہ کا تعلق ہے انھوں نے فظی ترجمہ کے بجائے اصل
ترجمہ کے فہوم کی اوائے تی پر بیری توجہ مبذول کی ہے۔ اسی سے ان کا منظوم ترجمہ ترجمہ کی
صدود سے نکل کومنظوم تف بیر کے زمرہ میں داخل ہوتا ہوا محسوس ہوتا ہے۔ اپنے ترجمے
بارے میں وہ خود فرماتے ہیں کہ" یہ اشعار قرآن مکیم کا نفطہ نفظ ترجم نہیں ہیں بلکلام المی
کے ترجے کے مفہوم اواکرنے کی ایک ناچیز کوشش ہے "

ا غاشاً عوى وأن كي منظوم ترجيك مساعى جميله اس عنى ين جي قابل تعربين به كرمار ا دیول ا در شاعرد ل کی طرف سے بالعم اس طرح کے تنجیدہ موضوعات پر توجہ میں دی جاتی ادر ایسے کاموں ہیں جس احتیاط کی ضرورت ہوتی ہے وہ اس سے مبدہ برآنہیں ہوتے۔ آفاشاء كايمنظوم ترجدان كاك مخلصانه كوش ب منطوم ترجي كم القرما تقرال ك دوسرے مفید طلب بیہلوک پرجمی غور کیا جاسکتا ہے۔ دہلوی مشر کا جواثراس طرح متطوم کارناموں پرمرتب ہوسکتا تھا اس کا اظہار بھی اس سے ہوسکتا ہے۔ آغاشآعری زبان ال کا نداز بیان ان کے محاور ہے روزمرہ اور کی گفتگو کے انداز کو اس ترجمہ کی روشن میں سمجھنے ك كوشش كى جائے توبيان كے مطالعه كا أيك مفيرطلب ببلو قرار ديا جاسكتا ہے۔ اس تظام ترجه کی بنیا د صفرت شاہ عبدالقا درمیدت دادی کے ترجمہ پردھی گئی ہے اس لئے یہ مزید اہمیت کا حال ہے۔ آغات عرفے بڑی جانفشانی سے اس تقدی کام کو انحب م د یا بھتا۔ ان کی خواہش تھی کہ اگریہ تظم مقدس مسلمانوں کا دظیفہ ہوگیا تو ہیں مجمول گا میری محنت مکلنے لگا اور دنیا کے مامنے ایک حیرت ناک خزانے کا دروازہ کھول کر شاداں وفرصال رخصت ہوجاؤں گا" ان کی زندگی میں کمل قرآن مجید کامتطوم ترجب شائع نہ ہور کا مگراپ کراچی ر پاکستان) سے شن طباعت سے آداستہ ہوگیا ہے۔

القرآن منظوم پاره الم كيف بعد بالى - گذارش اول من ه



م تناد استدلال



## (アンの) ※ ※ ※ ト・※ ※ ※ 同国に

بيه ملك ادر اك يتيم بيه نه كوئي دارث نه كوئي والي سر ہانے اک پیر سال خوردہ، رسید صد ضعف وخستہ حالی نه باب سریه، نه مال کا سایه، بلا نصیب وستم رسیده مقام حیرات کا رہے والا، نه شاد فرحال نه آبدیده كتاب سے نابلد معرى فيوضِ تعليم وربيت سے کلیں جو آتھیں تو بند یائی ہر راہ شش جہت سے پلا ہو بے باپ کا جو بحد عرب میں اور پھر اس ابتری سے اگر پیمبر تہیں تو واقف ہوا وہ کیونگر پیمبری ہے؟ اگر صدا ای نی أی کی آسانی صدا نہیں ہے تو چرکہاں سے بیفیض پہنیا؟ جواب اس بات کامہیں ہے عرب کے ہیرو، عجم کے سلطان، نظام ارض وسا کے والی زمیں یہ لطف وکرم کی تونے عجب بنائے لطیف ڈالی جو دوشِ صبا پی تیرا بیام ابر بہار بکر تمام باطل کے شکریزے مہک اٹھے برگ وہار بکر منیت ایزدی کے دل سے بنا ہے شاید دماغ تیرا وگرنہ کیوں طاقِ بادِ صَرَصَر میں جل رہا ہے جراغ تیرا دیے ہیں سینے میں زندگی کے بہت سے جوہر اجرنے والے إدهر بھی ہاں اک نظر خدارا، دلوں کے بیدار کرنے والے صلى الله نبليه وسلم رنظم پنیمبراسلام شعله وشبنم صفحه ۲۴۸)

لے وَوَجَدَکَ ضَالاً کی طرف اثارہ ہے کے ای ہونے ساتدلال کے بیغام رحت ساتدلال

خداتعالی نے مشرکین مکہ کوا ہے عذاب ہوئے سورۃ انعام (۲۵) میں فرمایق ہو القادر علی ان یبعث علیکم عذاب کمن فوقکم او من تحت ارجلکم او پلیسکم شیعا ویذیق بعضکہ الربعض، انظر اکیف نصرف الایات لعلهم یفقهون الے پلیسکم شیعا ویذیق بعضکہ اللہ المان کردو کروہ خداا س بات پر قادر ہے کہ تہمیں تمہارے برے انمال کی وجہ سے او پر کی طرف سے عذاب تازل کرے یا تمہارے بیروں کے نیج سے عذاب بحد ہے یا تہمیں مختلف کروہ وہوں میں اکھٹا کر کے اور پھرایک گروہ کو دوسرے گروہ کے ساتھ برسر پیکار کر کے آپسی جنگ کا مزا چکھائے ،غور کروا ہم کس طرح اپنی آیات اور دلائل کو مختلف بیرایوں سے بیان کرتے ہیں۔

سیاح کی احادیث میں آتا ہے کہ جب سے تنبیداور دھمکی نازل ہوئی تو حضور خلیداسلام
نے پہلے دوقتر وں پر بناہ ما نگتے ہوئے فر مایا،اعو ذبو جھک، میں بنا طلب کرتا ہوں اس
عذاب سے اے پروردگار تیری ذات پاک کی کین تمسر نقر داور با ہمی خانہ جنگی کے عذاب ک
دھمکی پرفر مایا۔ ھذا اھون و اجبو ہاں میصورت آسان اور ہلکی ہے حضرت جاہرراوی فرماتے

یں۔ وان استعاذہ لاعادہ،رسول پاک اگراس تیسری سم کے عذاب سے پناہ ما تک لیتے آواس سے بھی پناہل جاتی، کین حضرت جابر نے یہ بات نہیں مجھی کے حضوراس وقت اس سے پناہ ما تکتے جب خداکی طرف سے اشار کی ہوجاتا چنانچے مشیدت الہی مجھے اور تھی جسکی تشریح آگے آرہی

--رسول باک نے اس تیسری قتم کے عذاب کواس لحاظ سے ہلکافر مایا کہ اس میں معذب
قوم کی کمل ہلا کت کی صورت نہیں بلکہ قوم کا وجود باتی رہتے ہوئے طرح طرح کی برباریاں پیدا
ہوتی ہیں۔

حسرت عبدالله ابن مسعود رضی الله عنه نے ایک روز مبحد نبوی میں آیت ندکورہ پرتقریر کرتے ہوء تمیری صورت عذاب کے بارے میں فر مایا۔ هذااسو أه انشلاف بیان تمن صورتوں میں سب سے زیادہ بری صورت ہے، ابن ۔

# 学業業が、大大業業

مسعود نے اس پہلو پر نظر رکھی کہ تبائی اور بربادی کاسلسلہ ایک مرتبہ ہی ہلاکت کے مقابلے میں زیادہ تکایف دہ ہے، اس طرح حضرت عبداللہ نے بیہ خطرہ محسوں کیا کہ کہیں حضور کے الفاظ (اھون و ایسس ) سے اوگوں پر بیاثر نہ پڑے کہ خانہ جنگی کاعذاب معمولی مزاہ اور معمولی بات ہے۔ اس لئے ابن معود نے بدترین عذاب کہہ کراس غلط بھی کا درواز : بند کیا:

#### عذاب فوق!

۔ او پر نی طرف سے عذاب سے طوفانی ہوا وُں اور طوفانی بارش کی طرف اشار و ہے جس سے قوم عاد ہلاک کی گن اور قوم اوط پر زلزلہ کے ساتھ او پر سے پھرا وُ بھی ہوا۔ عذاب تحت!

ینچے کے عذاب سے پانی کاسلاب، زلزلہ ادرز مین دھننے کاعذاب مراد ہے پانی کے سلاب میں قوم نوح ہلاک ہوئی، زلزلہ کے عذاب میں قوم ثمو د ہر باد ہوئی، زمین دھننے کے عذاب سے قارون ملاک ہوا۔

#### آیت براشکال!

اس آیت کے تیمرے جزء (اختلاف) پر بیا شکال وار دبوتا ہے کہ پہلے دونوں طریقے خدا تعالیٰ کے نعل سے تعلق رکھتے ہیں یعنی فضاء آسانی سے ہلاکت کا نزول ہویا زمین ہی سے ہلاکت کی کوئی صورت بیدا ہو جائے ، بید دونوں صور تیمی قدرت خداوند ہی سے تعلق رکھتی ہیں لیکن تیمری صورت کا تعلق انسانی فعل سے ہاور اللہ تعالیٰ اسے بھی اپنا نعل قرار دے رہا ہے۔
تیمری صورت کا تعلق انسانی فعل سے ہاور اللہ تعالیٰ اسے بھی اپنا نعل قرار دے رہا ہے۔
اس کا جواب اس مشہور اسلوب قرانی کے ذریعہ دیا جاتا ہے کہ خدا تعالیٰ قانون فطرت کو اینا فعل قرار دے رہا ہے۔

چنانچة تيسر نقر و کامطلب خيرتر جمه په بوگا۔

" یاایسابوکتم گروه درگروه بوکرآیس می از پر وادرایک گروه دوسرے گروه کی شدت کا

مزاچھے''

باساء کے لفظ کا ترجمہ تینوں شاہ صاحبان سے جنگ اوراز الی کیا ہے، اور جرجانی نے '' رنج'' یعنی پریشانی اور مصیبت، کے لفظ سے ترجمہ کیا ہے، مولا تا آزاد نے شدت (مختی اور غلو پسندی) کالفظ رکھا ہے جو آیت کے قیقی مطلب سے بہت قریب معلوم ہوتا ہے۔

قر آن کریم کی دوسری آیات میں باس کے لفظ کے ساتھ بطور تشریح ضراء کالفظ لایا گیا ہے یعنی حالات کی تختی اور پریشانی

مستهم الباسا والضراء (البقره ۱۳)فاخذ تاهم الباساء والضراء (انعام ۳۲)

سورة ج میں نقیر کی صفت بتایا گیا ہے، یعنی و اطمعمو البائس الفقیر (ج ۲۸) کھلا وَبرے حال اور تخی میں گرفتار محتاج کو،

البتة البقرة (١٤٤) من بيلفظ دوجگه آيا باور دونوں جگه الگ الگ معنى ليے جاتے

ئں،

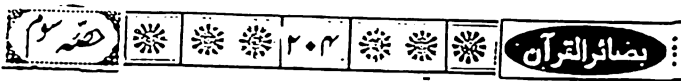
والصایدین فی الباساء والضراء و حین الباس جواوگ سبر کرتے ہیں تختی اور پریشانی میں اور جنگ کے وقت میں حاصل ہے کہ باہمی اختلاف (دین ہویا قومی اور خاندانی) کی شدت اور مواندانه غلو پندی ہلاکت کا سبب بنتی ہے اور ہے قانون فطرت ہے،

اختلاف کی شدت ہے قوم میں اختثار اور نفرت بیدا ہوتی ہے اور شاعر نے بتایا ہے، زندگی کیا ہے عناصر میں ظہور ترتیب موت کیا ہے انہی اجزاء کا پریٹاں

غالب نے ایک شعر میں عناصر کے اعتدال اور ہے اعتدالی کی بات کہی ہے،
خداتعالیٰ'' اتفاق اور اتحاد قائم رکنے کی ہدایت کرتا ہے کیونکہ اتفاق زندگ ہے
واعتصمو ابعبل لله جمیعا و لا تفر قوا (آل عمران ۱۰۳)
اللّٰہ کی ری (دین حق) کو مضبوطی کے ساتھ کجڑ واور آگیس میں اختلاف بیدا نہ کرو
اک کے ساتھ قران نے کہا کہ خاندانوں اور قبیلوں کا اختلاف ایک فطری ضرورت ہے
اور اس کا مقصد آگیں بیجان ہے (حجزات ۱۳) اور یہ اس وقت تک ہے جس وقت تک اختلاف میں اعتدال رہے۔

رسول پاک سلی الله علیه وسلم نے فر مایا اختلاف امتی رحمة (حدیث) میری امت میں فرہی اختلاف رحمت ہاں

toobaa-elibrary.blogspot.com



اخلاف (فروع) میں جب شدت بیدابوتی ہے توبید ذهت بن جاتا ہے

دین اور خاند انوں کے باہمی اختلاف کے یہ فطری حدود ہیں ، اسلام اسکی اجازت دیتا ہے، کین یہ اختلاف حسد اور کرنٹس کے حدود میں داخل ہوجائے اور ندہب اور برادر بوس کے نام پرایک دوسرے کاخون بہانا شروع کردے اسلام اسے عذاب البی کی صورت قرار دیتا ہے اور ان اختلافات کے قائدین و ، اوگ ہیں جنہوں نے دین برحق کے وقو زیجو وژکھوڑ کے ہزاروں ڈھپلیاں بنالی ہیں،

دین حق کاایک و نکاتها، امت محمد یکاایک و نکاتها جو کملی والے آتا، نے بجایا، شاعر کہتا

توحید کاؤنکا عالم میں بحوادیا کملی والے نے امت کے لئے عذاب سے حفاظت!

اس معاملہ میں ایک جیجید ہسوال یہ بیدا ہو گیا کہ حضور نے عذاب کی جس تیسر کو تشم (خانہ جنگی اور با ہمی اختلاف) کو ہلکا فر مایا اس سے اپنی امت کو محفوظ رہنے کی دعاء کی مگر اللہ تعالیٰ کی طرف ہے دعاء منظور نہیں کی گئی ، واپس کر دی گئی۔

ا پنی امت کے لئے اس مزا ہے محفوظ رہنے کی دعاء سے حضور نے یہ بات بھی وانسی کردی کہ ۔۔۔ اہون و ایسسر کہنے کا مطلب قبول کرنائبیں بلکہ بین دود عاؤں کے مقابلے میں اے لمکا کہنا مقصود ہے،

ظاہرے کر آن کریم کی تصریح (وما یسطق عن الناؤی) کے مطابق حضور کی زبان پرامت کی حفاظ ورکیوں کردیا رہاں پرامت کی حفاظ ورکیوں کردیا گیا؟

ببلےاس روایت برغور کرو

ایک روایت معاذ ابن جبل کی بیہ ہے

معاذ کتے ہیں، میں حضور کی خدمت میں حاضر بواتو دیکھا کہ آپ نماز پڑھ رہے ہیں میں مجمی آپ کے بیچھے کھڑا ہو گیا۔

ینل نمازتھی جوآب رات کوادا کررہے تھے، بعض روایات میں ہے کہ حضور نے آٹھ

رکعات پرهیس اور بهت کمی نماز پرهی معاذ کہتے ہیں،

قىلىت يا رسول الله، قد صليتَ صلاةً طويله، فقال انى صليت موهبة ودغبة حضور آج تو آپ نے بہت لمی نماز پڑھی؟ آپ نے فر مایا

باں، مجھ پر بھی خوف کی کیفیت طاری ہوئی اور بھی رحمت وامید کی کیفیت میری پینماز کمل نمازتھی، پھر میں نے اس نماز کے بعد دعاکی

انىي سالىت لىلىه عىزوجىل ثلاثا، فاعتانى اثنين و منعنى واحدة سألته ان لا يهلك امتى غرقا فاعطاني، وسالته أن لايظهر عليهم عدوا ليس منهم فاعطا نيها وسألته ان لايحل باسهم بينهم فردها على،

میں نے سوال کیا کہ میری امت سایاب وغرقالی کے عذاب سے محفوظ رہے ہے دعا

منظورکر لی گئی۔

میں نے بید عاکی میری امت پر باہر کا کوئی دشمن مسلط نہ ہوا ہے بھی قبول کرلیا گیا، پھر میں دعا کی کہ میری امت فرقہ بندی اور گروہ بندی کی تباہی ہے محفوظ رہے، یہ دعاوالیس کردی گئ اس روایت کی اہمیت کے بیش نظر علامہ ابن کثیر نے اپن تغییر میں اس روایت کوتماِ م طریقوں اور تمام سندوں کے ساتھ بندر: بڑے بڑے سحابہ سے روایت کیا ہے

باجمی اختلافات کی تابی ہے آگاہ کیا گیا:

خداتعالیٰ کی طرف ہے رسول مقبول سلی اللہ علیہ وسلم ہے دعا کرنے کا اشارہ کیا گیا اور کیم کیلے طور براس دعا کو نامنظور کردیا گیا تو اس میں مصلحت پوشیدہ تھی کے مسلمانوں کو آپسی اختلافات کی شدت کی برائی سے بولناک نتائج کا بوری طرح احساس رہے اور مسلمان سے جھیں که باهمی معاندانه اختلافات اور حاسدانه گروه بندیان ای درجه تباه کن فطری اثرات اور طبعی ہولناک نتائج رکھتے ہیں کہ د عارسول پاک جبی اس فطری قانون سے امت کو محفوظ نبیس رکھ گی۔ مجريها حساس مسلمانوں کواختلافات کی شدت سے محفوظ رکھے اور و جہر میدان میں اختلافات کے اندراعتدال اورخلوس قائم رحیس قر آن کریم نے اس قانون فطرت کوسور ؛ بی اسرائیل میں اس پیرایہ میں واضح کیا کہ جب کسی توم کی بربادی کا وقت آتا ہے تو اس کے خوش حال اوگوں میں

# ※※※ド・イ※※※

دولت اوراقتد ارکی حوص و بوس کی آگ بیزک اٹھتی ہے اور باہمی کشت وخون شروع بوجاتا ہے، ا ہل کتاب میں بھی باہمی بغض وعداوت باہمی اختلافات کی شدت ہے بیدا ہوا اور قر آن نے اسے خدا تعالیٰ کی طرف منسوب کر کے قانون فطرت کے اٹل ہونے کی طرف اشار ؛ كما (ما كدوس ١١)

### قائد بن ملت غور کرس!

لمت کے دین قائد ہوں یا قومی اور سیاس قائد، سب تخدا کے حضور میں حاضر ہوکر معاندانة تفريق ادراختلافات كى تجارت توبهكري ادراس ابتلاز د؛ لمت كوتباى كے كرم ہے نكال كر باعزت زندگی کی طرف آنے دیں اور اس کام میں ان کی مدوکریں۔

## محاس موضح قرآن

امت محمدايلعليالسلام کی برتری اور بزرگی ، بروں کی وجہ سے بچھولوں کے درجات ببن ترقى وسسيله وشفاعت

(نانده سر صارم)

مَا كَاتَ مُحَتَّدُ أَبُ الْبِي لِعِيْ كَي كُواس كَابِينًا مَ جَانُوا مُكْرِ إُخْدِ مِنْ ذِجَالِكُمْ وَلَـكِنْ وَلِولِ النَّدِكَاسِيد، اس حمابسے بُنْ سُولَ اللَّهِ وَخَانَتُ مَ ... مب اس کے بیٹے ہی اور بغیرل يرىبرس اس كے بعدكونى بينمبر بہیں، یہ روائی اس کوسب پرسیر

وُ بُسِرٌ الْمُؤْمِنِ يْنَ لِعِنْ سِي الْمَوْلِ سِي مِرْمِينِ لَيْنَ لَهُمُ مِّنَ اللَّهِ نَصْلًا است ہے۔ الكِيُنُوا (الاحراب ١٨) التَّبِيبِينَ ـ والعنا ملي

## (少少) ※※※ イ・人※※※ 色見り اس امت کے ایھے اور برے دونوں بخشے جائیں گے

بيربم وارث وارث كيحكتاب کے وہ ہوجے ہم نے اپنے بندوں عِبَادِ نَا فَهِنْ هُا مُ ظَالِمُ لِنفُسِم مِن سے مِعْرُونُ ان مِن راكرام وَمِنْهُمْ مُفْتَصِدً وَمِنْهُمْ ابنى جان كا وركون ال يسبيع سَابِنَ الْخَابُواتِ بازُنِ اللّهِ كَي اللّهِ كَي الرّاوركونُ ال مي سعب كرآ كے راحدگيا، كے كرنتوسال الله کے حکم سے بہی سے بڑی بزرگی۔ باغ ہیں بسنے کے حبن میں جاوس کے

تُمْ ادُى ثَنَاالْكِتْ الَّـٰ بِی ﷺ صَلَّفَ نُنَا مِـنَ ذٰلِكَ هُوَالْفَضَلُ الْكُبُيْرُ (الفاطي ٢٧)

فائدہ ،۔ لعنی بینم کے لعد کتاب کے وارث کیے ایک اور چنے برے راینی بیامت ان میں تین درجے تبائے ، ایک گناہ گار ، ايك ميانه، ايك اعلى مسكرين وبصندون بين المبديد كم أخريب بهشتنی بس ررسول النرصلی الندعلبه ولم نے فرمایا ، بهارا گناه گار قابل معانی ہے اور میان سلامت ہے اور آگے راعے، سوسب سے آگے بڑھے التدتعالى كريم بهاس كهال كمنهين

مطلب در محفزت شاہ صاصرے نے بیخے ہوئے اصطغیبنا ں ار ندلال کریکے پوری امریت کومبنتی کہا ہے۔ شاہ صاحب کے اس استدلا كا ما فذسلف كابي قولسه

لعنى اكثر في كباب كدكناه كانظالم واحد من السلف اسب مجماس امت بس مشامل سے اپنی کا کا الظالم لنفسه من هذه كوتاميون أوركم وريون كحيا وجود الامة من المصطفين على حبى امت كوفدانعا ليني يمناموا ما فید من عوج و تقصید - فرایا ہے - (ابن کثیرے م مممد)

ركذا مرى من غير

### شاه صاحب کی تائید میں احادیث اور آنار صحابہ

مضرت شاه ساحب رحمة التعليه فيان تينول طبقول كوابس امت بیں شامل فرمایا ہے ، کیونکہ شاہ صاحب کے سامنے مفہرین کی وہ تمام بحث تھی جواس آیت کی آفسہ کے تحت ان حضرات کے ہاں ملنی ہے ينانجرابن كثيرن استمام مجن كأفلا سر اكهاب اورحسب ذبل مدينس اوراً نارصحا بالقل كيه بين -

۱ : - حصنرت ابن عباس دحنی النُّدعنہ فرمانتے ہی میزنینوں کھیقے اسى امست كم بس يحيد التُرنع النه نعال في ممانى كتابون كا وارث بناما ہے ، اس امت کے ظالم اگنہ گار کی مغفرت کی جلٹے گی اس کے میان درجم والے کو اسان حساب نے کر بخش دیا جائے گا، اِس کے مقربین کو بالاحہ کتاب جنت میں داخل کیا بائے گا

امت كے كناه كار طبقة كا آسان حمال يعنى جنساب أيسينو أاس طرح ليا جائے م کا کہ اس طبقہ کو میدان محشر میں سمجھ دریشبرایا جائے می یوں بھنے کہ د نیاوی استور کے مطابق اس طبقہ کوتا برخواست عدالت کی مزادی مائے گی۔

## يهودي حكومت اورقر آن كريم

### افراط وتفریط کے دو متقابل نظریه

یہودی حکومت کے بارے میں قرآن کریم کی تغییر میں نلا تغییر کے اندرافزاط وتفریط پیدا ہوگئے ہے اوراس کا تعلق دنیا کے سیاس حالات اور سیاس انقلاب سے ہے۔ قرآن کریم میں یہوو کے لیے ذات و سکنت کا دوجگہ اعلان کیا گیا ہے۔ تفصیلی اعلان سورہ آل عمران (۱۱۲) میں ہے: ضوبت علیهم الذلة این ما تُقفوا الا بحبل من الله وحبل من الناس وبآء وابغضب من الله وضربت علیهم المسکنة ذلك بانهم كانوا یكفرون بایت الله ویقتلون الانبیآء بغیر وضربت علیهم المسکنة ذلك بانهم كانوا یكفرون بایت الله ویقتلون الانبیآء بغیر حق ذلك بما عصوا و كانوا یعتدون.

سورہ بقرہ (۱۲) میں ای مغہوم کی آیت اختصار کے ساتھ بیان کی گئ ہے دونوں آیوں کا مطلب خیز ترجمہ یہ ہے: ''ان یہود پر جنھوں نے خدا کی نافر مانی کی اور ناخی جائے ہوئے اپنیف مطلب خیز ترجمہ یہ ہے: ''ان یہود پر جنھوں نے خدا کی نافر مانی کی اور ناخی جائے ہوئے اپنیک رسولوں کو قتل کیا اور حدانیا نیت ہے گزر گئے۔ اس کے نتیجہ میں ان پر ذلت و سکنت ڈال دی گئی ہیے لوگ جہاں بھی رہے ان کی یکی حالت رہی، البتہ خدا تعالی کی پناہ نے انھیں اس حالت ہے کچھے بخوا یا وگ جہاں بھی رہے ان کی یکی حالت رہی، البتہ خدا تعالی کی پناہ نے انھیں اس حالت تو یہ یالوگوں کے ساتھ عہد و بیان کے سب یہ لوگ اس حالت غضب سے پچھے محفوظ ہو گئے''۔ پہلی بات تو یہ یالوگوں کے ساتھ عہد و بیان کے سب یہ لوگ اس حالت غضب سے پچھے مفوظ ہو گئے'۔ پہلی بات تو یہ یہ نامی ماد کی ہے۔ سکنت یعنی اور ساتی بور تی مراد کی ہے۔ سکنت نظر وافلاس سے آلمی نقر وافلاس سے آلمی نور وافلاس سے آلمی نور وافلاس سے آلمی نقر وافلاس سے آلمی نور وافلاس سے نور وافلاس

واحدیان مراد ہے، ارچہ یہوددوت سدے روزی کے استان مراد ہے، ارچہ یہوددوت سدے روزی کے استان تامنہ بدینار قرآن کریم نے دو سری جگہ (آل عمران ۵۵) ارشاد فر مایا: و منهم من ان تامنہ بدینار لا یؤدہ البك اے بی! ان یہودیوں میں کچھلوگ اس قدر بددیا نت اور مال کے حریص واقع ہوئے میں کہ آگران کر ہے البتدائی میں کہ آگران کر ہے البتدائی میں کر آگران کہ کی یاس ایک وینار بھی بطور امانت رکھا جائے تو وہ اسے بھی واپس نہ کریں۔ البتدائی

میں ایک طبقہ (نوسکم یہودی) دیا نت دار بھی ہے جیسے عبداللہ ابن سلام وغیرہ ۔ ذلت و سکنت کی ایک صورت یہ تھی کہ مدینہ کے یہودی قبائل (نی نظیر و بی قریظہ ) جب آپس میں لاتے تھے تو اپنے اپنے طیف سٹرک قبائل (اوی وخزرج) ہے مد دحاصل کرتے تھے اور جب لڑائی میں ان کے نواف یہودی مشرک حلیف تبیلہ کے پاس قیدی بن کر جاتے تو بجریدان قید یوں کو فدیدادا کر کے آزاد کراتے تھے اور ان پراحسان رکھنا چاہے تھے ، یہ می قدر ذلت کی بات تھی قر آن کے سورہ بقرہ (۸۵) میں یہود کو ان پراحسان رکھنا چاہے تھے ، یہ می قدر ذلت کی بات تھی قر آن کے سورہ بقرہ (۸۵) میں یہود کو ان کی اس ذلیل عادت ہے آگاہ کرتے ہوئے انھیں نیکی اور شرافت کی تلقین کی اس اخلاق پستی کی اس ذلیل عادت ہے آگاہ کرتے ہوئے انھیں نیکی اور شرافت کی تلقین کی اس اخلاق بھی حکومت و سلطنت ہوں گردنیا کی وکراوٹ میں حکومت اور سیاسی افتد ارحاصل ہونے یانہ ہونے کی کوئی بحث نہیں تھی ۔ حکومت و سلطنت ہوں گردنیا کی تو میں ان بے حکومت لوگوں کی شریفانہ زندگی اور خد مات پران کو عزت واحز ام کا مقام دیں ۔ یہ تو میں ان بے حکومت لوگوں کی شریفانہ زندگی اور خد مات پران کو عزت واحز ام کا مقام دیں ۔ یہ تاریخی حقائق ہیں ۔

#### قاضى بيضاوى اورشاه عبدالقادر

تاضی بینادی (قاضی شراز و فات ۱۸۵ه) نے اپی تغیر میں و جاعل الذین اتبعولا النج (سورہ آل عمران :۵۵) کی تغیر کے تحت (تغییل آ مے آ ربی ہے) یہ تحریر کیا: والی الآن لم بسمع غلبة الیهو د علیهم لینی اب تک یہ بین سنا گیا کہ عیما ئیوں اور مسلمانوں پر یہود کو غلبہ حاصل ہوا ہو۔مطلب یہ ہے کہ جب ہے مسلمانوں نے یہودی حکومت (خیبراور فلسطین) پر قبضہ کیا ہے اس کے بعدے اس تک رہیں سنا گیا۔

مولا تا تھانوی علیہ الرحمہ نے مورخ مسعودی کے حوالہ سے کھا ہے کہ بیسائیوں کے دور میں جھوٹی چھوٹی چھوٹی بھودی حکومتیں قائم تھیں (بیان القرآن جلد ۲ ص ۲۲ کے مولا تا تھانوی بھی چونکہ اس نظریہ کے قائل تھے کہ ذلت و سکنہ ت کے مغہوم میں حکومت سے محردی بھی داخل ہے اس لیے مولا تا نے مسعودی کے قول کی بیتاویل کی ۔وہ چھوٹی چھوٹی حکومتیں مسلمانوں اور بیسائیوں کی بری بری حکومتوں کے مقابلہ میں اس قابل نہیں کہ اسے غلبہ سے تعبیر کیا جائے۔ اس بحث کو چھوڈ سے کہ مولا تا کی بیتاویل کی درجہ تسلی دینے والی ہے، بہر حال شاہ عبد القادر صاحب نے اردو کی پہلی تغییر (موضح قرآن) میں بیناوی کے تول کی بناء پر بیتحریکیا ہے: ''بیاسی بیمود دنیا میں کہیں اپنی حکومت سے نہیں رہے بغیر دست بیناوی کے دستاوی کو کو سے دستاوی کے دستاوی کے دستاوی کے دستاوی کو کو کو کو کیوں کے دینا دستاویز لوگوں کے دینا دستاویز لوگوں کے دینا دستار میں کو دستاویز لوگوں کے دینا دستاوی کے دستاوی کے دستاوی کے دستاویز لوگوں کے دینا دستاوی کے دستاوی کے دستاوی کے دستاوی کے دستاوی کو دستاویز لوگوں کے دینا دستاوی کے دستاوی کے دستاوی کے دستاوی کو دستاویز لوگوں کے دینا دستان کے دستان کے دستان کے دستان کے دستار کے دستان کے دستان کی دستان کے دستان کے دستان کے دستان کے دستار کے دستان کی دستان کی دستان کے دستان کی دستان کی دستان کے دستان کے دستان کی دستان کی دستان کے دستان کے دستان کی دستان کی دستان کے دستان کی دستان کی دستان کی درجہ کی دستان کے دستان کی درجہ کی دستان کی دستان کے دستان کی درجہ کی درجہ کی درجہ کے دستان کے دستان کے دستان کے دستان کے دستان کی درجہ کی درجہ کے دستان کے دستان کے دستان کے درجہ کے درجہ کے دستان کے دستان کے دستان کے دستان کے درجہ کے دستان کے دستان کے دستان کے درجہ کی درخل کے دستان کے دستان کے دستان کے درخل کے دستان کے دستان کے دستان کے دستان کے دستان کے درخل کے دستان کے درخل

کے یعنی کسی کی رعبت میں اس کی پناہ میں پڑے ہیں 'مولا ناابوالکام آزاد نے شاہ صاحب کے تغییری حاشیہ کی وضاحت کرتے ہوئے (بغیر حوالہ کے) یہ لکھا: چنا نچہ پہلی حالت عرب میں تھی کہ اہل کتاب ہونے کی وجہ سے لوگوں (عرب) نے انھیں چھوڑے رکھا اور دوسری حالت روم اور ایران میں تھی کہ حکمراں قو موں نے تکومیت اور اطاعت کے قول وقر ار پرزندگی کی مہلت دیدی ہے۔ (ترجمان القرآن جلد دوم ۲۰۱۳)

شاہ صاحب کی تفسیری رائے تقریباً تمام اردومغسرین نے اختیار کی ہے۔ آیت ذکورہ میں حبل کا لفظ ہے ہیں، خدا کی پناہ، دستاوین، حبل کا لفظ ہے بیتی ری، اہل تراجم نے اس کے مختلف مجازی تراجم کئے ہیں، خدا کی پناہ، دستاوین، عہدو پیان۔

#### الا بحبل من الله كامطلب:

شاہ صاحب نے آیت ذکورہ میں الا بحبل من الله یعنی الله کی دستادیز کا جومطلب لکھا ہے اس پر بعد والوں نے غور نہیں کیا۔ شاہ صاحب یہ کہنا چاہتے ہیں کہ یہود تو راۃ پڑمل (اگر چہ تاتش سہی) کرتے ہیں اس لیے خدائی ذلت و مسکنت کے کمل اثرات و حالات سے محفوظ ہیں۔ ذلت و مسکنت سے استثناء کا یہی مطلب بنتا ہے۔

تو پرجب بے مل (توراق سے بایمان نہیں) یہود پر خداتعالیٰ کاکی نہ کی درجہ میں انعام ہے تو پھر حکومت ہے مردی پر مغسرین کرام کے ہاں اتنا زور کیوں ہے؟ مولانا آزاد کے الفاظ (لوگوں عربوں) نے جھوڑر کھا) کا مطلب یہ ہے کہ عرب میں آباداہل کتاب اگراہل کتاب نہ ہوتے تو پھر اہل عرب انھیں ختم کردیتے ۔ تاریخ ہے ہی ہے کہ عرب (ییرب) میں یہودی اقتدار کی حالت میں ہے، کروز نہیں سے نی تریظ اور اہل جیبر نے مسلمانوں کا زبردست مقابلہ کیا۔ بہرحال بہتاریخی حقیقت ہے کہ اہل عرب (نی اساعیل) ای (بے کتاب) کہلاتے ہے اور وہ اپنے بچازاد (اولاد اسحاق علیہ السلام) بھائیوں (نی اسرائیل) کو اہل کتاب سلیم کرتے ہے اور اس تعالی سے نی نظرد کھتے ہے۔ یہ کروزنقرہ ہے کہ اہل عرب نے انھیں چھوڑر کھا تھا۔

حضرت عيالى عليه السلام عده:

خدا تعالی نے حضرت عیسی سے بید وعدہ کیا تھا: و جاعل الذین اتبوك فوق الذین کفروا الی یوم القیامة "اے نی اخدا تعالی تیرے تبعین کو تیرے منکروں پر برتری دے گا اور

قیامت تک ایسائی ہوگا'' حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی اجاع کرنے والوں میں مفسرین نے مسلمانوں اور عیسائیوں درنوں کو دافل کیا ہے۔ قو خمیت کے اس وعدہ کا تعلق بھی خاص طور پر حکومتی افتد ارسے قائم نہیں ہے بلکہ برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاتی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاتی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاتی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے اخلاقی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے بلکہ برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے بلکہ برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے بلکہ برتری، بالا دی اور فوقیت اینے دور فوقیت اینے عام مفہوم ہے بالا دی برتری، بالا دی اور فوقیت اینے عام مفہوم میں ہے بالا دی برتری دی بالادی برتری دو نو برتری دو برتری دو برتری دو برتری دو نو برتری دو نو برتری دو برتری دو برتری دو برتر

بیضاوی لکھتے ہیں: یعلونہم ای یعلو المتبعین الیہود فی غالب الامو حفرت عیلی کے مانے دالوں (مسلمان، عیسائی) کو یہود پر عام حالات میں بلندرکھیں گے، عموی حالت، مانے دالوں کی ایکارکرنے دالوں کے مقابلہ میں۔صاحب جلالین نے لکھا،بالحجة والسیف دالوں کی ایکارکرنے دالوں کے مقابلہ میں۔صاحب جلالین نے لکھا،بالحجة والسیف میں برتری ادرازروئے مواریحی۔ (جلالین۵۲) اس نظریہ کو یہودکی خالفت میں افراط کا بہلو بھے۔

### يېود کى حمايت ميس تفريط:

اس نظریہ کے مقابلہ میں یہوداور یہودی حکومت کی تمایت میں دوسرا نظریہ وہ ہے جس کی اشاعت مولا ناعبدالما جددریابادی علیہ الرحمہ نے قرآن کریم کی ایک آیت کے سہارے کی ہے۔ مولا نا اسلام الما جدوریابادی علیہ الرحمہ نے قرآن کریم کی ایک آیت کے سہارے کی ہے۔ مولا نا دریابادی نے اخبار صدت جدید میں تجی باتوں کے عنوان کے تحت آیت ذیل (بی اسرائیل ۱۰۰۱) کی تاویل کرتے ہوئے کھا۔ آیت یہ ہے: وقلنا من بعدہ لبنی اسرائیل اسکنوا الارض فاذا جآء وعد الاخرہ جننا بکم لفیفاً. آیت نہ کورہ کا متنق علیہ ترجمہ یہ ہے: '' اور ہم نے فرعون کی خرقائی کے بعد بی اسرائیل (یہود) ہے کہا کہ ابتم اپنے تو می وطن کی سرز مین (فلطین) میں رہو، پھر جب آخرت کا وعدہ آ جائے گاتو ہم تمہیں جمع کر کے حاضر کریں گئے۔

### (大声) ※ ※ ※ アリア ※ ※ ※ (の、イン)

نہیں؟" یہ نتیجہ جومولا تانے اس آیت سے نکالا ہے،مفسرین قدیم وجدید میں سے سی بڑے چھونے مفسر نے نہیں نکالا ،اشار تا بھی اس قتم کی اجتہادی تاویل بعید تغییر کی کی کتاب میں نہیں ملتی۔

یمی کہا جاسکتا ہے کہ اس وقت کے سیای حالات نے مولا تا کے اندراس قتم کی تاویل کا القاء کیا، اس وقت برطانیہ اورامر یکہ فلسطین میں یہود یوں کا قومی دطن بنانے اور فلسطین ہے جربوں کی قوت ختم کرنے میں مشغول تھا۔ اعلان بالفور کے نام سے برطانیہ کا یہ فیصلہ مشہور ہے ہم ذیل میں ماہ جون ۲ کے برجمان القرآن (مولا نامودودی) کا دریابادی کی اس تاویل باطل پر جوتبھرہ ہے وہ نقل کرتے ہیں:

" ان الفاظ میں " قرب قیامت کے وقت موعود" اور بی اسرائیل کے وطن قدیم میں يبوديوں كے مخلف كروبوں كوملك ملك سے لاكر جمع كردين كامغبوم أخركهال سے نكل آيا وعد الاحرة كاسيدهااورصاف مطلب آخرت كاوعده بنكه قيامت ك قریب زمانے کا کوئی وقت موعود اور سب کو اکٹھا کر لانے یا جمع کرلانے سے مراد قیامت کے روزجع کرنا ہے۔اس میں کوئی اشارہ تک اس بات کی طرف نہیں ہے کہ ای دنیامیں بن اسرائل کوایک جگہ جمع کیا جائے۔اس پرمزیتم ہے کہ 'ایک جگہ جمع كرنے" كے تصوركوآيت كے الفاظ ميں داخل كرنے ہى براكتفانبيں كيا كيا بكه يہ جمي کے کردیا گیا کہ وہ جگہ' اسرائلیوں کے وطن قدیم'' کے سوا اور کوئی نہیں ہو عتی۔ بیتو بعینہ یہودیوں کے اس دعوۃ کی تائید ہے کہ دوہزار برس تک فلطین سے بے دخل رہے کے باد جوداس پران کاحق فائق ہے کیونکہ وہ ان کا وطن قدیم ہے اوراب دو ہزار برس ہے پید ملک جن لوگوں کا حقیقت میں وطن ہے اُن کے مقالبے میں برطانیہ اور روس اور امریکہ نے نہیں، بلکہ خود اللہ تعالیٰ نے اس سرز مین پریہودیوں کے حق سکونت کو فائق قراردے کر ہرملک ہے وہاں جمع کروایا ہے۔اس طرح تواسرائیلی ریاست کا قیام اللہ تعالی کے ایک وعدے کا بتیجة قرار یا تا ہے نہ کد دنیا کی ظالم قوموں کی ایک سازش کا۔ حالانکہ آیت کے الفاظ میں اس مغہوم کے لیے قطعاً کوئی منجائش نہیں ہے۔ (ترجمان القرآن جون ٢ ٤٠ ما خوذ رسائل ومسائل حصه يجم مطبوعه لا بورس: ٣٠٠) 公公公



## ذ می اور جزییر کی ہے گ بحث

علا تغیر نے حبل من الله (خداکی پناه) اور حبل من النامی (لوگوں کی پناه) کی تشری کرتے ہوئے اسلامی احکام سیا کی ذمی افر جزید اور معاہدہ کی بحث چیٹر دی ہے جس سے بیتا ٹر پیدا ہوتا ہے کہ عہد رسالت کے یہودیوں کے ساتھ رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم نے جو معاملات کے ان کا تعلق ای قر آئی سزاء سے ہو صوبت علیهم الذلة میں بیان کی مجمی الله علیہ وسلم کی دعوت حق یہودیوں کے ساتھ جو معاملات ہوئے ان کی ابتداء رسول آخر الز مان صلی الله علیہ وسلم کی دعوت حق سے ہوئی۔

اکسلسلہ میں یہاصول دین واضح رہے کئی نبوت آنے کے بعدی طب قوموں کے ساتھ خدا تعالی کی طرف ہے جو معالمہ کیا جاتا ہے وہ اس رویہ کے مطابق ہوتا ہے جو رویہ وروثی مخاطب قو میں اپنے دائی حق کے ساتھ اختیار کرتی ہیں۔ نئی نبوت کے بعد اردو محاورہ کے مطابق ''نیا داند، نیا پانی'' والا معالمہ ہوتا ہے نہیں ہوتا کہ نئی نبوت کے بعد خدا کی طرف سے مخاطب قوموں پر ان کے اسلاف کی منامی متلا کرنے کا اعلان کیا جائے۔

بی آخرالز مال صلی الله علیه وسلم نے اہل کتاب کے ماتھ دعوت حق کے مسلم اصول کے مطابق اپنی آخری دعوت کا آغاز فر مایا چنانچہ خاتم الا نبیاء علیه السلام سے پہلے خدا تعالی نے آپ سے مید دعوت چیش کرائی۔ فل یا اہل الکتاب تعالو اللی کلمة صواء النج (آل عران ۱۳۳) اے نی احتیات کی اسے کہ وہ اے اہل کتاب، اور تم آوا کی ایسے پیغام ادرایک ایسے اصول کی طرف جو مال سے اور دہ میں مشترک ہے اور دہ میہ ہے دہم آور تم (اپنے جداعلی حضرت ابراہیم کے دین تو حید کے مطابق ) خدا کے سواکسی کی عبادت نہ کریں اور خدا کے ماتھ کی کوشر یک نہ کریں۔ اس دعوت اتحاد کے بعد آپ نے دینے کا بی کتاب (یہود) کے ماتھ کی کوشر یک نہ کریں۔ اس دعوت اتحاد کے بعد آپ نے دینے کے ایل کتاب (یہود) کے ماتھ کی دینا تھی کے دینا کے دینا کے دینا کے دینا کے دینا کی کتاب (یہود) کے ماتھ کی دینا کی کا دینا کی کتاب (یہود) کے ماتھ کی دینا کی دینا کتاب (یہود) کے ماتھ کی دینا کی اور دیائی جارہ (امہ و احدة)

🖈 كثر وشخ ما ند، لال كنوال، د بلي ٢٠٠٠١

## 

كامعابده كياجوتارىخ اسلام ميل بيثاق مديندكے نام مىمبور بے۔

رسول پاکسلی الله علیه وسلم کی اس مخلصانه دعوت پر زنده دل اور به دار شمیرالل کتاب اسلام میں داخل ہونے شروع ہوئے ۔ حضور علیه السلام نے اپنی دعوت اتحاد کو خلوص پر (نہ کہ سیا ک مصنحت پر) قائم کرتے ہوئے سولہ مہینہ تک اہل کتاب کے قبلہ (بیت المقدی) کی طرف رخ کرکے نماز پڑھی اور پڑھائی ۔ قرآن کریم نے ایمان لانے والے اہل کتاب کی تعریف کرتے ہوئے قدیم یہودیوں کی خرمت والی آیت (صوبت علیهم المذلة) کے بعد فرمایا لیسوا سواء من اهل الکتاب اممة قائمة (آل عران ۱۱۳) تمام اہل کتاب برابر نہیں ،ان یہودیس ایک فرقہ ایسا ہے جوراہ راست پرقائم ہاور کتاب اللی (قرآن کریم) کی تلاوت کے ساتھ خدا کے حضور میں مجدہ دین ہو کرنماز راست پرقائم ہاور کتاب اللی (قرآن کریم) کی تلاوت کے ساتھ خدا کے حضور میں مجدہ دین ہو کرنماز دال کے دفتا مرادی سے ۔ اس گروہ سے حضرت عبداللہ این سلام (یہودی عالم) اسدابن عبید نظبہ ابن شعبہ اور ال

عیمانی فرقہ میں ایمان لانے کی معادت سے پہلے جسٹہ کے عیمانی حکمرال نجائی (اصحبہ) اوران کے رفقاء کو حاصل ہوئی۔ قرآن کریم نے اس جماعت نصارا کی تعریف میں کہا: وافا سمعوا ما انزل الی الرصول تری اعینهم تفیض من الدمع (ماکدہ ۱۸۲۸) اور جب بیلوگ قرآن سنتے ہیں تواے بی محترم! آپ د کھتے ہیں کہ ان کی آنکھیں آنووں سے الجتی ہیں۔ اس وجب کے انکوں نے اسلام کی صدات کو پہچان لیا۔

نجائی نے مہاجرین کے نمائند؛ حفرت جعفرطیار کے ساتھ حبشہ کے عیسائیوں کا ایک وفد حضور کی خدمت میں مدینہ منورہ بھیجا، بن میں کچھ طاح اور کسان (فلاحین) شامل تھے۔ قرآن کہتا ہے کہ جس طرح حضرت جعفر طیار کی تلاوت قرآن (سورہ مریم) نے بجائی کی آتھوں ہے آنو بہنے کے جس طرح اس خوش نھیب عیسائی جماعت نے جب رسول پاک سے قرآن کریم نا تو ان کی سے تقرآن کریم نا تو ان کی سے تو آن کریم نا تو ان کی سے تا کہ دورہ کے علاوہ سورہ آل عمران (۱۹۹) میں ان ان اصحاب ایمان اہل کتاب کو خاشعین للد (خدا کے سامنے آھ وزاری کرنے والے تلقی لوگ) قرار دیا ہے اور سورہ تھی سے اس کی برست جماعت کے بارے میں کہا قالو اقمنا بدہ اندہ الحق من رہنا انا کنا مسلمین ان اہل حق اہل کتاب کو جب قرآن نایا جاتا ہے تو یہ کہتے ہیں کہ ہم قرآن پر ایمان لائے ، بے شک یہ کتاب حق ہے اور ہم تو آج ہے نہیں بلکہ بہت پہلے ہے مسلمان اور صاحب پر ایمان لائے ، بے شک یہ کتاب حق ہے اور ہم تو آج ہے نہیں بلکہ بہت پہلے ہے مسلمان اور صاحب پر ایمان لائے ، بے شک یہ کتاب حق ہے اور ہم تو آج ہے نہیں بلکہ بہت پہلے ہے مسلمان اور صاحب

ایمان میں۔ یعنی قرآن سے پہلے توراۃ اور انجیل اور زبور پر ہماراایمان تھا اور اب ان آ سانی کمابوں کی جگہ قرآن آ یا تھی کہ ایمان لاتے ہیں۔ جگہ قرآن کے عیسائی: نجران کے عیسائی:

تحران (یمن) کے عیمائی علاء اور قو می سردار غلطی کر جیٹے، انھوں نے حبشہ کے عیمائی دانشوروں کی پیردی کرنے کے بیمائی علاء اور قو می سردار خلطی کر جیٹے، انھوں نے حبشہ کے عیمائی دانشوروں کی پیردی کرنے کے بجائے رسول پاک صلی الشعلیہ دسلم کے ساتھ مناظرہ کیا اور بحث و مباحثہ میں لا جواب ہونے کے بعد بھی جب بوگ بجی پراتر آئے تو حضور علیہ السلام نے انھیں مبللہ کی وقت دیدی۔ مبللہ کے معنی یہ ہیں کہ ہر فریق دوسرے فریق پر لعنت کرے اور ہلاکت کی بددعاء کی حب مبللہ میں نجران کے علاء پیچھے ہٹ مجے، وفد کے ذہین لوگوں نے کہا کہ محمصلی الشعلیہ وسلم معدافت پر ہیں، اگر انھوں نے ہمارے حق میں بددعاء کی تو ہم ہلاک ہوجا کیں گے۔ اس مشورہ پریہ وفد آب سے مبلح کرے واپس چلاگیا۔

يېودىدىنەكى سركنى

آپ نے یہود کے ساتھ صلح وسلامتی اور بھائی بندی کا تعلق تائم کیا اور اس کے جواب میں یہود نے آپ کے ساتھ لرعبدی، وشنی، زہر خورانی اور دشمنان مکہ قریش کے ساتھ لرکر اسلام کو شکست دینے کی کوشش شروع کی ۔ رسول پاک کے شریفا نہ طرز عمل کے جواب میں اور آپ کی طرف سے نہ بڑی معاملات کے اندر دواواری اور تالیف قلب کی تمام جدو جہد کے باوجود یہود کی بدعبد یوں اور پھر جنگ و جہاد کے حالات کا تعلق آیات نہ کورہ کے اعلان ذلت و سکنت سے جوڑ تا تا تا بل فہم بات ہے۔ اس کا مطلب سے ہے کہ عہد رسالت کے یہود کے ساتھ جنگ و جہاد کے جو حالات پیش آئے اور یہود کو صیدان مطلب سے ہے کہ عہد رسالت کے یہود کے ساتھ جنگ و جہاد کے جو حالات پیش آئے اور یہود کو صیدان جنگ میں حکست کھانے کے بعد اہل ذمہ کی جو حیثیت اختیار کرنی پڑی بیائی ان کے اس طالماند و میسے کی جو دیشر آئی۔ یہود کی سیاس پہائی ان کے اس طالماند و میسے کہتے ہیں وجود یہ آئی۔ یہود کی سیاس پہائی ان کے اس طالماند و میسے کہتے ہیں وجود یہ آئی۔ یہان کے اس اس اس نے اس طالماند و میسے کہتے ہیں تھا۔

عہدرسالت کے یہودی اور اور آل انبیاء

عہدرسالت کے یہودیوں کو آیت فدکورہ میں بیان کردہ ذلت دسکنت میں داخل کرنے کے جواز میں بعض منسرین نے بید لیل دی ہے کہ عہدرسالت کے یہودی اپنے اسلاف کے ظالمانہ طرز میں منتق تھاس لیے یہ بھی اس سرامیں داخل ہیں۔ یہ دلیل میح نہیں ہے، یہودی اپنے اسلاف کی منتق تھاس لیے یہ بھی اس سرامیں داخل ہیں۔ یہ دلیل میح نہیں ہے، یہودی اپنے اسلاف کی

### 学 ※ ※ 114 ※ ※ ※ でしまり

# 

### مولا نا آزاد کی تفسیر قر آن میں بالغ نظری

نلاءاسلام حفزت عیسیٰ علیہ السلام کی بیدائش کے بارے میں متفق ہیں کہ ان کی تخلیق بن باپ کے ہوئی اور روح الا مین (جریل) کے روحانی عمل (نفخ روح) کے ذرایعہ ہوئی ہرفعل کی طرح اس نعل کاحقیقی فاعل بھی خداتعالیٰ ہے، اس لیے خداتعالیٰ نے اس نعل کوواقعہ کی نزاکت کے سبب دوجگہ اپنا فعل قرار دے کرا سے ظاہر کیا۔

روح الامین کے فعل (نفخ روح) کا ثبوت کیا ہے؟

لیمی حفرت مریم کے حمل کا سبب کیا تھا؟ جب بقول آس عابدہ اور زاہدہ خاتون کے کہ جھے کی انسان نے آج تک ہاتھ نہیں لگایا،تو پھروہ حاملہ کیے ہوئیں؟

ہمارے مفسرین کواس سوال کے بارے میں کوئی جواب اقوال رسول سلی اللہ علیہ وسلم میں آ نارسحاب و تابعین کے مستند ذخیرہ میں نظر نہیں آیا ، توان حضرات نے نہایت کمزور الفاظ میں مفرت جریل کے دوحانی عمل کا تذکرہ کیا جیسے کہ ان حضرات کوخودای آخر تک براعتا دنہیں ہے۔
مضرت جریل کے دوحانی عمل کا تذکرہ کیا جیسے کہ ان حضرات کوخودای آخر تک براعتا دنہیں ہے۔
مید حضرات اگر قر آن کی داخلی شبادت اور اس کے اسلوب بلیخ پر تو جہ دیے تو ان کی آخر یحات میں کمزور اور بے وزن الفاظ نظر نہ آتے ، علامہ ابن کیشر اور علامہ آلوی کے تشریحی الفاظ نقل کرنے ہم ذیل میں علامہ شبیر احمد صاحب عثاثی کا تشریحی حاشیہ کی کر جمانی کی جہائے ہم ذیل میں علامہ شبیر احمد صاحب عثاثی کا تشریحی حاشیہ کی کر جمانی کی ہے۔
مولا نا لکھتے ہیں کیونکہ حضرت عثانی نے انہی مستند مفسرین کی تر جمانی کی ہے۔

کہتے ہیں کہ فرشتہ نے بھونک ماری، حمل تھبر گیا، اس کے بعد بحر الحیط کے حوالہ سے بیالفا ظاضعیف نقل کیے۔

وذکروا ان جبریل علیه السلام نفخ فی جیب درعها او فیه (آفیرعثانی، ۳۰۹) و ولوگ کہتے ہیں، یہ نہایت مبم فقرہ ہاور اصطلاح نلاء میں، ہے تول ضعیف کہا جاتا ہے۔



مولانا آزاد كااستدلال:

مولانا آزادعلیہ الرحمہ نے حضرت عیسیٰ کی بن باپ بیدائش کے متفقہ نظریہ کے ثبوت کے لیے اقوال سلف کی طرف رجوع کرنے کے بجائے خود قرآن کریم کی داخلی شہادت اوراس کے اسلوب بلیغ سے استدلال کرنے کی ضرورت پرزوردیا۔ شہادت اوراس کے اسلوب بلیغ سے استدلال کرنے کی ضرورت پرزوردیا۔ سورہ مریم کی آیات پرمولانا کا ایک تفصیلی نوٹ ہے، جس میں مولانا کی تھے ہیں:

سورہ مریم کا یا ہے پر سولانا 10 یک ہے، بن یک مولانا ہے ہیں۔
'' قرآن کی جتنی آیوں ہا سامرح کے اشارات (بن باپ کی پیدائش کے انگل رہے ہیں اگر انہیں ایک دوسر ہے ہیں اگر انہیں ایک دوسر ہے ہیں اگر انہیں ایک دوسر ہے ہیں اگر انہیں ایک دوسرا جامہ بھی تراش لیا جاسکتا ہے، جیسا کہ سرسید احمہ خال اور ڈاکٹر تو فیق صدتی (مصری) وغیر ہانے کوشش کی ہے، لیکن جب تمام آیات پر بہ حیثیت مجموعی نظر ڈالی جائے اور معاملہ اور کی کے قدرتی مقتضیات اور قرائن بھی پیش نظر ہوں تو بلا تامل سلیم کر لینا پڑتا ہے کہ قرآن اس اعتقاد (بلا باپ کی پیدائش) کے حق میں ہے، اس سے مشر نہیں۔
(ترجمان دوم ص ۲۹ میں)

مولانا نے اختصار کے ساتھ جو بات کہی ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ سورہ مریم (آیات ۱۵–۲۲) میں اسلوب آیات اور سیاق وسباق کلام سے ٹابت ہوتا ہے کہ حضرت مریم کے حمل کا سبب روح الامین کا روحانی عمل (نفخ روح) تھا اور سورہ انبیاء وتحریم (۱۲،۹۱) اور سورہ نباء (۱۱) سے صراحت کے ساتھ یہ ٹابت ہے کہ جبریل کا نفخ (پھونک) ایک ظاہری سبب اور واسطہ کی حیثیت رکھتا تھا جھیقی عمل خالق حقیقی کا تھا۔

ر پودی کا بیت میں ہوں جب بوروہ مصل کا یک معز انہ حیثیت کے پیش نظر خدا تعالیٰ اگر چہ ہر فعل کا خالق خدا ہے ؛ کیکن اس فعل کی معجز انہ حیثیت کے پیش نظر خدا تعالیٰ نے خصوصیت کے ساتھ روح کچھو نکنے اور روح ڈالنے کے ممل کواپنا عمل قرار دے کراس کا

اظهاركيا\_

مولانا آزاد کی تفصیلی تفیر البیان حوادث کا شکار ہوگی، ورنہ مولانا نے ترجمان القرآن کی تفصیل کے ساتھ ہمیں اس میں طبحاتی ۔ القرآن کی تفصیل کے ساتھ ہمیں اس میں طبحاتی ۔ ہمیں امید تھی کہ مولانا حمید الدین صاحب فراہی علیہ الرحمہ سورہ تحریم کی تفسیر میں اس ہم مسئلہ پر روشنی ڈالیں مے ہمر ہمیں نامیدی کا سامنا کرنا پڑا، مولانا فراہی کے تفسیری اس اہم مسئلہ پر روشنی ڈالیں مے ہمر ہمیں نامیدی کا سامنا کرنا پڑا، مولانا فراہی کے تفسیری

مجوعه می سور ہتر یم شامل ہے۔اب ہم اس مسئلہ مے متعلق تمام آیات برغور کرتے ہیں: سور ہ مریم کی آیات:

سوره مريم ميں واقعہ كي تفصيل بيان كرتے ہوئے بتايا گيا: "فارسلنا اليها روحنا فتحمل لها بشراً سويا، قالت انى اعو ذبالرحمان منك ان كنت تقيا قال انما انا دسول دبك لاهب لك غلاما زكيا۔" (ترجمہ) ہم نے مريم كے پاس ابنا فاص فرشتہ روح الا مين (جريل) كو بھيجا، وه فرشته اس كے سامنے ايك ممل انسان كي صورت ميں فلام رہوا، اس فرشتہ كو بصورت ايك جوان العراق دى دكھ كرم يم هجرا كئيں اور خدا تعالى سے بناه مائلے كيس، اس نے كہا: هجرانے كى كوئى بات نہيں، ميں تمہار سے پروردگاكا قاصد ہوں، اور مائلے كيا ہوں كہ تہميں ايك صاف تحرال كاعطاكروں مريم نے كہا: يہ كيے ہوگا، جھے آج اس ليے آيا ہوں كہ تہميں ايك صاف تحرال كاعطاكروں مريم نے كہا: يہ كيے ہوگا، جھے آج تك كى انسان نے ہاتھ تك نہيں لگايا اور ميں ايك پاك دامن عورت ہوں۔

فرشتہ نے کہا: ایہا ہی ہوگا،تمہارے قادر مطلق پر وردگار کے لیے یہ بات مشکل نہیں ،خداتعالیٰ اس بچہ کواپی قدرت کا خاص نشان اور پیغام رحمت بنا ناجا ہتا ہے۔

یہاں تک جریل امین کے آنے اور مریم کے ساتھ بات چیت کا تذکرہ کر کے قرآن نے کہا:" فحملته فانتبذت به مکانا قصیاً" (۲۲) پھر مریم حاملہ ہوگئیں اور وہاں سے ایک دوسری جگہ جلی گئیں۔

عاملہ ہونے کے سبب کا اس جگہ کوئی تذکرہ نہیں کیا گیا، البتہ آیات نہ کورہ کے سیاق وسباق سے واضح طور پر بیٹا بت ہوتا ہے کہ مل تھہرنے کاعمل ای آنے والے روح الا مین سے صادر ہوا، اور وہ عمل روح بھو نکنے کا تھا اور القاءروح کا تھا۔

مريم كى آيات ميں اختصار؟

قرآن کریم میں حضرت عیلی کی تخلیق کا ابتدائی اور آخری حصہ سورہ مریم میں تفصیل سے بیان کیا گیا ہے؛ لیکن اس واقعہ کی تفصیل میں درمیانی حصہ کا واقعہ چھوڑ دیا گیا۔

یعنی ان آیات میں بیدواضح نہیں کیا گیا کہ حضرت مریم کے حاملہ ہونے کا سبب کیا تھا، اوروہ عمل کیا تھا جس کے نتیجہ میں مریم حاملہ ہوئیں؟ (دیکھوسورہ مریم ۱۲ تا ۳۵۳)

قما، اوروہ عمل کیا تھا جس کے نتیجہ میں مریم حاملہ ہوئیں؟ (دیکھوسورہ مریم ۱۲ تا ۳۵۳)

وہ روحانی عمل قرآن نے سورہ انبیاء (۹۱) اور سورہ تحریم (۱۲) میں بیان کیا اور



ایے براہ راست عمل کے طور پر بیان کیا۔

ان آیات میں داقعہ کی تشریح کے اندر یکسانیت ہے البتہ سورہ نساء (۱۷۱) میں روح پھو نکنے کی تعبیر کو بدلا گیا۔

روح پھو نکنے کی تعبیر:

قرآنی تعبیرروح پھونکنے (نفخ روح) کا اکثر مفسرین نے یہ مطلب بیان کیا ہے کہ روح پھونکنا یعن تھم الہی کو بجالا تا قرآن نے روح کوامرالہی کہا ہے۔
فُلِ الموُّو مُح مِنُ اَمُو رَبِی وَ مَآ اُوتِیْتُمُ مِنَ الْعِلْمِ اِلَّا قَلِیُلاً (۵۷)
اے نبی! آپ کہدیں کہ روح امرالہی (تھم الہی) ہے، اے لوگو! تہہیں روح کے بارے میں اتنابی بتلایا جاسکتا ہے، اس کی حقیقت تمہار کے لم سے بالاتر ہے، تمہار اعلم قلیل ہے۔

حضرت آدم علیہ السلام کے بارے میں فر مایا: "فنفخ فیہ من دو حی"

یعنی خدا تعالی نے آدم کے خاکی پتلہ کو تھم دیا کہ وہ انسانی اور بشری وجود اختیار

کرلے، پس خدا کا وہ تھم جاری ہوگیا۔خدا تعالی کے تھم اور اس کے امر کی شان ہے ہے:

"انسا امرہ اذا اراد شیئا ان یقول للهٔ کن فیکون" (یس ۸۲)

خدا تعالی کا تھم دینا یہی ہے کہ جب وہ کی بات کا ارادہ کرتا ہے تو کہتا ہے، ہوجا،

وه ہوجاتا ہے۔

لیمی خداتعالی کاارادہ ہی ہرشی کی علت ہے، یہی مطلب حضرت عیمی کی بیدائش والے معاملہ میں ہوا، یعنی خداتعالی نے تھم دیا کہ اے مریم بے شوہر کے بچہ کی تولید کرو، پس مریم نے تھم کی تعمیل کی یایوں کہئے کہ خداتعالی نے ارادہ کیا کہ مریم کے بطن میں شوہر کے بغیر بچہ کی تولید ہو، پس وہ ہوگئی۔

البتہ یہ ناچیز اس تاویل کو تر آنی عبارت کے تریب سمجھتا ہے کہ خدا تعالیٰ نے آ دم عیسیٰ کے لیے جوروحیں ہیدا کی تھیں وہ داخل کر دیں ،روحی اور روحنا کے الفاظ میں جونسبت ہے وہ نسبت تشریفی ہے اور مراد خدا تعالیٰ کی ہیدا کر دہ روحیں ہیں۔

بالواسطة ل كيون:

آدم میں القاءروح کا واقعہ عالم ازل ہے تعلق رکھتا تھا، جہاں براہ راست خدا کے

احکام جاری ہوتے ہیں اور حضرت عیسیٰ کی بیدائش کا واقعہ عالم اسباب کا تھا، جہاں اسباب و ذرائع سے نظام چلایا جاتا ہے اس لیے جریل کے واسطہ سے القاءروح کاعمل صاور ہوا، البتدائ عمل کی حیثت صرف ایک واسطہ کی تھی موثر عمل براہ راست پروردگار عالم ہی کا ہوتا ہے اور خاص طور پر مجز انہ واقعات میں اصل توت کا رای خالق حقیقی کی کام کرتی ہے۔ بالواسطہ لی کو اہمیت نہیں دی ؟ بالواسطہ لی کو اہمیت نہیں دی ؟

اب سوال یہ ہے کہ ان آیات میں سیاق عبارت کے لحاظ ہے جریل اور قاصد اللہ کے بالواسط عمل کالفظوں میں اظبار ہونا جا ہے تھا اور یہ کہنا جا ہے تھا کہ فنفخ فیہا من دو حنا لیعنی اس قاصد نے ہماری پیدا کردہ خاص روح مریم کے اندرڈ ال دی اور اس ہے مریم حاملہ ہوگئیں۔

سیاق عبارت کا بھی اقتضاء تھا، ظاہر ہے کہ ان آیاتِ کے اندرسورہ انبیاء کے الفاظ میں اگر خدا تعالیٰ فاعل حقیقی کے طور پر اپنے عمل کا اظبار کرتا تو اس سے عبارت قرآنی میں بے ربطی بیدا ہوجاتی ، یعنی فنفخنا فید من روحنا، کی عبارت مریم کی آیات سے جوڑ نہیں کھاتی اور قرآنی عبارت کی لفظی بلاغت ختم ہوجاتی ۔

معنوی اعتبار ہے اسکی ایک یمی وجہ معلوم ہوتی ہے کہ خدا تعالیٰ فرشتہ وجی کے بالواسط عمل کو اہمیت دینانہیں چاہتا تھا، اس لیے اشارہ کرنے پر اکتفا کیا گیا اور دوسر سے مقامات پرا ہے عمل (براہ راست) کا تذکرہ کیا جہاں پہلے حضرت مریم کی عصمت اور پاک دامنی کا واضح اعلان کیا گیا اور اس کے ساتھ بتایا کہ حقیقت میں خدا تعالیٰ نے اپنی قدرت کا ملہ کا اعجاز دکھاتے ہوئے ایک پاکباز خاتون کے بطن میں بن باپ کے ایک بچہ کی بیدائش کا انظام کردیا۔

#### تر دیرتهمت،ا ثبات عصمت:

حشرت عیسیٰ کے مخالفین (یہود )ان کی صدیقہ ماں حضرت مریم پر بدکر داری کی ملعون تہمت لگاتے تھے۔

قرآن کریم نے اس تہت طرازی کا نہایت مضبوط جواب دیا اور اپنے خاص فن ایجاز بلاغت ) میں صرف دوفقروں کے اندر جواب دیا ، جن دوفقروں میں پہلافقر ہمنفی مفہوم میں ہےاور دوسرافقرہ مثبت مفہوم میں ہے۔

تر دید تہمت کی دو آیات ہیں اور دونوں قریب قریب ایک ہی عبارت کے اندر ہیں ہجریم میں حضرت مریم کے نام کے ساتھ تر دیدگی گی اور کہا گیا:

"ومريم ابنت عمران التي احصنت فرجها فنفخنا فيه من روحنا، وصدقت بكلمات ربها وكانت من القانتين"(١٢)

۔اورعمران کی بیٹی مریم، جس نے اپنی شرم گاہ کی مکمل حفاظت کی ، پھر ہم نے اس کے گریبان میں اپنی خاص روح پھونک دی اور اس نے اپنے پروردگار کے احکام کی تقیدیق کی اوروہ عبادت گذار کامل مردوں میں داخل تھی۔

موقعہ وکل کا تقاضا تھا کہ بدکرداری کی بے بنیادتہمت کی تر دیدنہایت واضح اور صریح بیان میں کی جائے۔

چناں چہ قر آن کریم نے عربی لفظ فرج (شرم گاہ) استعال کیا، یہ لفظ عربی زبان میں شرم گاہ اور گریبان دونوں معانی میں آتا ہے، پہلے فقرہ کی تر دید کا اسلوب منفی ہے لیعنی مریم بدچلن نہیں تھی۔ قر آن نے دوسر نے فقرہ میں اس کا جواب دیا کہ خدا تعالیٰ نے اس کے گریبان میں (بواسطہ جریل) روح خاص بھو کی جورحم مادر میں داخل ہوگی اور خدا تعالیٰ کی خاص قدرت سے حضرت عیسیٰ کی تخلیق ہوئی۔

منبت تردید کے دوسر نقرہ میں فاعل حقیق (خداتعالی) کی عظمت بٹان کا تقاضا تھا، کہ ادب قائم رہے اور بات صاف ہوجائے، چناں چہ لفظ فرج کے ایک مفہوم (گریبان) نے بیم تصدیورا کردیا۔

### فرج كاكثير المعانى لفظن

قرآن کریم نے تخلیق عیسیٰ کی آیات میں فرج کا کثیر المعانی لفظ استعال کیا، فرج کا بنیر المعانی لفظ استعال کیا، فرج کا بنیادی مفہوم کشادگی اور فراخی ہے۔

اہل زبان اس بنیادی مفہوم سے مختلف جزئی معانی پیدا کرتے ہیں شرم گاہ کے معنی میں جودوٹا گوں کی کشادگی میں ہوتا ہے۔ جودوٹا گوں کی کشادگی میں ہوتا ہے۔ قرآن کریم نے شرم گاہوں اور آسان کے ہیلئے اور ان میں دراڑ پڑنے کے معانی

لفروجهم حافظون (مومنون۳) اذ السماء فرجت (مراسلات۹) وہ لوگ اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں اور جب آسانوں میں دراڑیں پڑجا کیں اوروہ ٹوٹ بھوٹ جائے۔

آیات کے مختلف تراجم:

اب آب ان آیات کے مختلف فاری اور اردوتر اجم برغور کریں اور دیکھیں کہ کن مترجم حضرات نے اسم ظاہر (فرج) اور اسم ضمیر (فیہ، فیہا) کے تراجم میں تر آن کے منفی اور مشت مفہوم رکھنے والے ان دونوں جامع فقروں کا تیجے مطلب اپنے ترجمہ میں واضح کیا ہے؟

دونوں فقروں میں (فیہ تحریم) اور فیہا (انبیاء) کا مرجع لفظ فرج ہے، یہ لفظ ندکر ہے لفظ ندکر ہے استعال کی ہے لفظوں میں اورمؤنث ہے مفہوم میں اس لیے قرآن نے ایک جگہ ٹمیر مذکر استعال کی اور ایک جگہ ٹمیرمؤنث استعال کی۔

علامہ شریف جرجانی کا فاری ترجمہ، پہلا مجمی ترجمہ ہے، جرجانی کا ترجمہ ہے: آل زنبے کہ نگاہ داشت دامن خودرا ہی دمیدیم درآس از روح خود۔ میتریم کی آیت کا ترجمہ ہے۔

ای میں جرجانی نے فرج کا ترجمہ'' دامن'' کیا ہے، بیمجازی ترجمہہہے،اس میں ادب کی رعایت ضرور ہے، لیکن تہمت کی تر دید کا جوزور ہونا جا ہے وہ نہیں ہے، وہ زور تر دید ترم گاہ ہی کے لفظ میں معلوم ہوتا ہے۔

بُیمرا گلے فقرہ میں (فیہ ) کی ضمیر کا مرجع ظاہر نہیں کیا گیا کیونکہ دامن میں بھو نکنے کا کوئی مطلب نہیں بنیآ۔

سورہ تحریم سورہ مدنی ہے، لیعنی اس دور میں نازل ہوئی جب قر آن کے سامنے اہل کتاب کے معاملات متھے اور ضرورت تھی کہ یہود کی ہفوات کی تر دیدواضح طور پر کی جائے۔ علامہ جرجانی نے آیت سور دُانبیاء کا بیتر جمہ کیا:

آن نے کہ نگاہ داشت شرم گاہ خو درا ہی دمیدیم دراں ازروے کے فر مان است۔ اس آیت میں فرج کا ترجمہ شرم گاہ کرتے ہیں اور روح کا مطلب فر مان ( تھم )

اس کا مطلب بیلیا جاسکتا ہے کہ علامہ کو پہلی آیت کے ترجمہ کے بعد بیا حساس ہوا کے فرج کے مجازی ترجمہ کے اندرتر دید تہمت کا وہ زورنہیں ہے۔ جوشر مگاہ کے ترجمہ ہے پیدا ہوتا ہے اور جو تر آن کا بنیادی مقصد ہے۔

شاہ ولی اللہ نے دونوں آیات میں لفظ فرج کا ترجمہ نہیں کیا؛ بلکہ ای لفظ کو برقر ار رکھا، شاید شاہ صاحب نے اینے ترجمہ کو مذکورہ البحص سے بیانے کی کوشش کی اور اسے بعد والوں کے لیے جیموڑ دیا۔

شاہ صاحب کے دو صاحبزادوں نے آیات ندکورہ کے اصلی مقصد (تردید) کو سامنے رکھااور فرح کا ترجمہ حسب ذیل کیا:

اور و هورت جس نے قید میں رکھی اپنی شہوت ، پھر پھوٹک دی ہم نے اس عورت میں این روح (شاہ عبدالقادر)

شاہ رقع الدین صاحب نے شرم گاہ کا لفظ رکھا ہے اور فیہا کی ضمیر کے مرجع کا تر جمه بین کیااورلکھا:

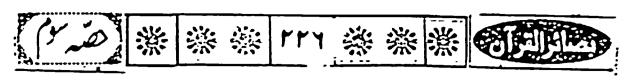
" پھونک دی ہم نے جی اس کے روح این"

یہ آیت انبیا ، کاتر جمہ ہے تجریم کی آیت میں شاہ عبدالقادرصاحب نے پہلے ترجمہ ے اتنافزق کیا کہ قید میں رکھی کے بجائے روک رکھی این شہوت تجریر کیا۔

شاہ عبدالقادر نے آیت انبیاء کے ترجمہ میں پہلے فقرہ سے اندر شہوت کی جگہ فرج کا ترجمه کرکے اس فقر ہ کی روح (پرزور تر دید) کو قائم رکھا اور فیہا کی ضمیر کا مرجع اللتی (عورت) کوقر اردے کر فاعل حقیقی (خدادندعالم) کی شان عظمت کی پوری رعایت کی لہذا رونوں فقروں میں مقنسد کے لحاظ ہے شاہ عبد القادر کے ترجمہ کونو قیت حاصل ہوگی۔

سلے بامحاور ہ تر جمہ ( ڈیٹی نذیر احمہ ) میں سورہ انبیاء کے اندر فرج مجمعنی ناموس اور تحريم ميں فرج جمعن عصمت ترجمه كيا اور مجازي الفاظ استعال كيے تحريم ميں فيه، كي ضمير كا ترجمہ(ان کے پیٹ) میں کیا۔

مولا نا تھا نوی نے دونوں جگہ فرج کا ترجمہ ناموس کیا ،اورڈپی صاحب کی پیروی کی اورتحریم میں نیہ کا مرجع ، حاک گریبان' تحریر کیا، جوفرج کا دو میں ہے ایک لغوی مفہوم



ہادراس ترجمہ مین فنفخنا کے فاعل حقیق کی عظمت کالحاظ کیا گیا۔ روحول کی تخلیق:

سور و اعراف ۲ کا میں یہ بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالی نے یوم ازل میں تمام اولا د آ دم سے اپنی ربوبیت کا عہد و بیان لیا اور اس کی صورت یہ ہوئی کہ آ دم کی پشت سے ان کی تمام ذریت کی ارواح کو نکالا گیا اور ان سے خدا تعالی نے اپنی ربوبیت کا اقر ارکر ایا اور پھر انھیں پشت آ دم میں واپس کر دیا۔

مصحیح احادیث میں رسول پاک صلی الله علیہ دسلم سے عہد ازل کے اس واقعہ کی تفصیل منقول ہے، اس لیے بعض علاء کی بیرائے کہ بیرواقعہ، ایک تمشلی واقعہ ہے درست نہیں ہے۔

ازل میں پوری نسل انسانی کے اس اجتماع کو اگر کوئی شخص (تعقل برست) بعید از امکان سمجھتا ہے تو یہ مسل انسانی کی شخص کے دائر وعقل کی شکی کا نتیجہ ہے درنہ حقیقت میں نسل انسانی کی موجودہ تدریجی (آستہ آستہ) بیدائش حقیقی قریب از امکان ہے۔ اور ازل میں اس کا مجموعی ظہوراور ابد میں (قیامت کے دن) ان کا مجموعی حشر بھی قریب از امکان اور حقیق ہے۔ ملکوتی جو ہر:

مولانا آزادعایہ الرحمہ نے ذکورہ بالاتشریکی نوٹ میں جہاں تفییر القرآن بالقرآل کے اصول کے مطابق زیر بحث مسئلہ کاحل نکا لنے کی طرف اشارہ کیا ہے وہیں (روت پھو نکنے) کا ایسام غبوم بیان کیا ہے، جس سے حضرت عیسیٰ کی خاص تخلیق اور ان کے وجود بشری کے دونوں جزء (بشری اور روحانی) کی حقیقت پر روشیٰ پڑجاتی ہے۔ مولانا آیت اخیاء (۱۲) کا ترجمہ یہ کرتے ہیں کہ: '' پس ہم نے اپنی روح میں سے لیمنی اپنے ملائکہ کے جوہر ملکوتیت میں سے ایک جوہر اس میں بھونک دیا۔' (ترجمان دوم ص ۸۲س)

روح عالم ملكوت كى مخلوق ہے:

ملکوت شاہ ولی اللہ علیہ الرحمہ کا خاص اصطلاحی لفظ ہے، شاہ صاحب اس لفظ کو مادر انسان کو مادر انسان کو مادر اللہ اور عالم روحانیات ) کے لیے استعال کرتے ہیں اور انسان کو تو تو ترکر کرتے ہیں۔ تو ت ملکوتی اور تو ترکر کرتے ہیں۔



جریل قر آن کی زبان میں روح الامین ہیں۔صاحب قوۃ اورصاحب حسن ( ذو مرۃ ) ہیں۔

ای ملکوتی ہستی کو خالق حقیقی نے حضرت عیسیٰ کی روح خاص کا ان کی ماں کے اندر القاءکر نے کا حکم دیا اور انھوں نے اس کی تغییل کی۔

عام انسانی وجود ماں باپ دونوں کے بشری مادہ سے ل کر بنتا ہے، اور اس کا تیسرا جزءروح ہوتی ہے۔

تحفرت عیسی کاانسانی و جود صرف مال کے بشری مادہ اور روح ملکوتی سے ل کر تیار ہوا، اس طرح حفرت عیسیٰ کے انسانی و جود پر روحانی اثر ات غالب تھے اور مادی اثر ات مغلوب تھے۔

بے جان چیز وں کو جاندار بنانے کے چند مجزات، بیاروں کو تندرست کرنے کے مجزات آپ کے ای روحانی غلبہ کے اثرات سے صادر ہوئے اور آپ کا انسانی وجود آسان پراٹھائے جانے کے بعد عالم ملکوت میں اپنے روحانی غلبہ والے وجود کے ساتھ بغیر مادی غذاء کے مقیم ہے، لیکن حضرت عیسیٰ کی میخاص حالت ان کے خدااور خدا کا بیٹا بننے کی دلیا نہیں ہے۔ وہ خدا کی مخلوق تنے اور ان پر عام مخلوقات کی طرح موت کے حالات طاری ہوں گے۔اس کی تفصیل علیحد مضمون میں گی گئے۔

# ※※※ ۲۲ハ※※※

# حضرت ہارون علیہ السلام کی ڈاڑھی پکڑنے کی نوعیت کیاتھی؟

اعظم تغلیمی کمپلکس بونہ کے ایک بروفیسر دینیات تحریر کرتے ہیں کہ ایک اہل صدیث مقررضا حب تو حید کی اہمیت اور شرک کی ندمت کرتے ہوئے اپنی تقریروں میں بار بار نیفر ماتے ہیں کہ تو حید کی حفاظت کے جوش وجذبہ میں حضرت مول کلیم اللہ جیسے عظیم رسول نے اپنے بڑے بھائی ہارون علیہ السلام کے سرکے بال اور ان کی ڈاڑھی پکڑ کر اپنی طرف کھنجا۔

کالج کے طلبہ اعتراض کرتے ہیں کہ کیا ایک جلیل المرتبہ اور صاحب شریعت رسول تو حید کی حفاظت کے جذبہ کے ساتھ ہی سبی اپنے بڑے بھائی جورسول و نبی تھی ان کے ساتھ ایسی نازیاح کت کر سکتے ہیں؟

دوسرے علاء کرام بھی ان کی تائید کرتے ہیں اور بیفر ماتے ہیں کہ یہ بات قر آن کریم میں موجود ہے۔

آن جناب اس معامله کی حقیقت پر بچهروشی دُ ال کیتے ہیں؟

ای ناچیز نے اس کا جوجواب تحریر کیا ہے وہ حسب ذیل ہے تا کہ حضرات مقررین اور واعظ صاحبان اس واقعہ کی حقیقت کو ذہن میں رکھیں اور اس نازک واقعہ کو بیان کرتے وقت احتیاط سے زبان کھولیں۔

سوره اعراف (١٥٠) مِن حفرت موئ عليه السلام كَ قَعل كِين كرتے ہوئ فرما يا كيا: وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إلى قَوْمِهِ غَضْبَانَ آسِفاً قَالَ بِنُسَمَا خَلَفتُ مُونِى فَرَايا كيا: وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إلى قَوْمِهِ غَضْبَانَ آسِفاً قَالَ بِنُسَمَا خَلَفتُ مُونِى مِن بَعْدِى آعَجِلُتُم آمُر رَبِّكُمْ وَٱلْقَى الْآلُواحِ وَآخَذَبِرَاسِ آخِيْهِ يَجُرُهُ إلَيْهِ. قَالَ ابْنَ أُمَّ إِنَّ الْقَوْمَ استَضْعَفُونِى وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِى فَلَا تُشْمِتُ بِى الْآعُدَاءِ وَلَا تَجْعَلُنِى مَعَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ. قَالَ رَبِ اغْفِرُلِى وَلَا حِى وَآدُخِلْنَا فِى وَكَادُوا يَقْدُولِى وَلَا خِى وَآدُخِلْنَا فِى وَكَادُوا يَقْدُولِى وَلَا خِى وَآدُخِلْنَا فِى وَلَا تَحْمُ الرَّحِمِينَ.



رترجمہ) '' حصرت موی جب کوہ طور سے توراۃ حاصل کر کے والیں آئے تو وہ نہایت خشمناک تھے اور بنی اسرائیل کے گؤ پرئی میں مبتلا ہونے پرانہیں افسوں تھا۔مویٰ نے یہود کی حالت د کھے کر کہا:

تم لوگوں پر افسوں ہم نے میرے بعد کس قدر بری نیابت کی اور میرے بعد بہت برا کام کیا۔

بیرموسی نے جوش میں آکر توراۃ کی تختیاں ایک طرف رکھ دیں اور اپنے جانشین ہارون کے سرکے بالوں سے انھیں پکڑکر اپی طرف کھینچا، ہارون نے کہا: اے میرے مال جائے بھائی! میری قوم نے مجھے نہایت کمزور اور بے حقیقت سمجھا اور قریب تھا کہ میرے روکنے اور فدمت شرک کرنے پر مجھے تل کردیں۔

پس میرے ساتھ ایسا برتا ؤنہ کر کہ میرے دشمن مجھ پر ہنسیں اور مجھے ان مجر موں اور ظالموں میں شامل نہ کر۔''

مطلب یہ کہ حضرت ہارون نے سامری (جادوگر) کے بہکانے میں آکرگائے کے مصنوی بچھڑ ہے کی پرستش کرنے ہے بہت روکا، مگر یہود کا ایک گروہ بازنہ آیا اور شرک میں گرفتار ہوگیا۔

ان واضح آیات کے اسلوب وعبارت برغور کروکہ قر آن کریم نے حضرت ہارون کے سرف بال کا کوئی تذکر ہمیں کیا۔
کے صرف سرکے بال بکڑ کر کھینچنے کا ذکر کیا ہے اور ڈاڑھی بکڑ کر کھینچنے کا کوئی تذکر ہمیں کیا۔
اب سور ہ طا (۹۴) کی آیات برغور کرو، ان آیات میں قر آن نے حضرت ہارون کا قول اور ان کی فریا دفال کرتے ہوئے بطور حکایت کہا:

وَ وَالْرَبُولُ وَالْمَ مَا ثُنَاءُ لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ ا

بین بیبی اِسو، پیس و می سو می رای اوری کے دری اور میرے مال جائے بھائی! میری ڈاڑھی اور میرے (ترجمہ) ہارون نے کہا: اے میرے مال جائے بھائی! میری ڈاڑھی اور میر کے بال نہ بکڑ، میں اس بات سے ڈرا کہتم میے کہو گے کہ تو نے بنی اسرائیل میں بھوٹ دالی دی اور میری تھیجت کو یا د نہ رکھا کہ بنی اسرائیل کومیرے بعد اختلاف میں بڑنے سے ڈال دی اور میری تھیجت کو یا د نہ رکھا کہ بنی اسرائیل کومیرے بعد اختلاف میں بڑنے سے

بچائے رہتا آیعنی بیلوگ اختلافات کے عادی ہیں ، انہیں اس سے بچانے کی کوشش کرنا۔
حضرت ہارون نے اپنی فریاد میں سر کے بالوں اور ڈاڑھی دونوں کا ذکر کیا ، ظاہر
ہے کہ ہارون غلط بیانی سے کا منہیں لے سکتے تھے ، جب کہ یہ گفتگو آ منے سامنے ہور ہی تھی ۔
دُاڑھی پکڑنے کی بات اگر بالکل غلط ہوتی تو حضرت موکی ای وقت فر ماتے کہ بھائی! مجھ پر ڈاڑھی پکڑنے کا الزام کیوں لگاتے ہو؟

قرآن کریم نے اس نعل کوا ہے بیان واقعہ میں کیوں نظرانداز کیا؟
اسلوب قرآنی کے اس لطیف فرق پر کسی نے غور نہیں کیا، یبال تک کہ مشہور تغیر
حلالین کے صنفین (علامہ محلی اور علامہ سیوطی) نے اپنی طرف سے یہ تشریح بھی کر دی کہ
موک نے سید ھے ہاتھ سے سرکے بال پکڑے اور الئے ہاتھ سے ڈاڑھی کے بال پکڑے۔
موک نے سید ھے ہاتھ سے سرکے بال پکڑے اور الئے ہاتھ سے ڈاڑھی کے بال پکڑے۔
موک نے سید ھے ہاتھ موقعہ پر موجود تھے اور اس واقعہ کا قریب سے مشاہدہ کررہے۔

کال ہے کہ نہ قرآن میں ، نہ کی حدیث وقول صحابی و تابعین میں اس کی طرف کوئی اشارہ موجود ہے اور نہ یہ حفرات موقعہ واردات پر موجود ہے بھر جس معاملہ میں قرآن احتیاط کررہا ہے اسے بیمنسرین کرام نمایاں کرنے کی کوشش کیوں کررہے ہیں؟

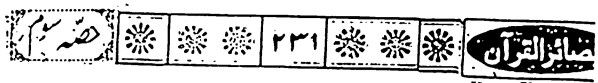
اب فطری طور پر واقعہ کی صورت یہ بنتی ہے کہ حضرت موکی اور حضرت ہارون کے سرکے بالوں پر ہاتھ ڈالا توقد رتی طور پر بلاقصد وارادہ حضرت ہارون کی ڈاڑھی کا بچھے حصہ ان کے ہاتھ میں آگیا۔

یفل انفاقی تھا، ارادہ وقصد ہے نہیں تھا، اس لیے قرآن کریم نے حضرت موکی کے فعل سے تذکرہ میں ڈاڑھی بکڑنے کا ذکر نہیں کیا، جو نعل قصد اسرز دہور ہاتھا اس کا ذکر کیا۔

عفل کے تذکرہ میں ڈاڑھی بکڑنے کا ذکر نہیں کیا، جو نعل قصد اسرز دہور ہاتھا اس کا ذکر کیا۔

عفر سے ہارون پر جوگذررہی تھی اس بات کی انھوں نے اپنے بھائی سے فریاد کی۔

مولا ناشیر احمد عثانی علیہ الرحمہ نے حضرت مولی کے اس فعل کو حمیت دین ، حرارت مولی سیا دت اور حکومت کا ظہور اور نشر تو حمید کی ہرشاری قرار دے کر ہلکا کرنے اور شرعی اور اعظا تی اعتبار سے درست نابت کرنے کی کوشش کی اور حضرت ہارون کی کوتا ہی کوتھے مرمظنون اظل قیا عتبار سے درست نابت کرنے کی کوشش کی اور حضرت ہارون کی کوتا ہی کوتھے مرمظنون



( کوتا ہی کا گمان ) قرار دے کہ ہارون نبی الله کی صفائی ثابت کی۔

مولانا تھانوی نے حضرت موی کے فعل کوسکر من المباح قرار دیا، لیخی وہ جائز بے خودی اور جائز سرمتی جس پر خدا کی طرف سے مواخذ ہنیں ہوتا مگریہ تمام تاویلات سرکے بال پکڑنے کی حد تک ہی قابل قبول ہوتی ہیں اگر ڈاڑھی پکڑنے کے فعل کوبھی بالقصد فعل سلیم کر کے اس میں شامل کر دیا جائے تب ان تاویلات کا قابل قبول ہونا مشکل معلوم ہوتا ہے، البتہ یہ ساری بحث اس وقت ختم ہوجاتی ہے جب واقعہ نہ کورہ میں ڈاڑھی پکڑنے کا فعل اتفاقی حادثہ معلوم ہوتا ہے، جس میں حضرت موئی کے قصد واضیار کو دخل نہیں تھا، اب رہی بات سرکے بال پکڑنے کی تو ظاہر ہے کہ اس میں حضرت موئی کے جلالی مزاج کا دخل تھا، جس کو حضرت موئی نے بعد میں خودموں کیا اور خدا تعالی سے بخشش کی دعاء فر مائی۔ اینے لیے بھی اور ایے بھائی ہارون کے لیے بھی۔

حضرت موی کے جلالی مزاج کے سبب ایک مصری جوان ہلاک ہوا، حالانکہ حضرت موی نے صرف ایک گھونیا مارا تھا، اس کے ہلاک کرنے کا کوئی قصد وارادہ نہیں تھا، گرا تفاق تھا کہ وہ مصری حضرت موی کے گھو نے کی تاب نہلا سکااور ہلاک ہوگیا۔
سورہ فقص (۱۱۵) میں بید واقعہ بیان کیا گیا ہے، وہاں اس کی تفصیل دیکھی

-2-6

# تفسیری روایات، اقوال صحابہ، آثار تا بعین کے بارے میں متنداور غیر متند، معتبر اور غیر معتبر ہونے کی تحقیق ضروری ہے

قرائن کریم کی تفسیر کے سلسلی روایات و آنار کا جوذ خیرہ متاخرین علماء کے ہاتھوں ہیں بہنی ہے اس کا زیادہ ترصد غیر ستندہ ہے۔

اس ہیں کوئی شبہ نہیں کر قرائن کریم کی سب سے زیادہ معتبراور می کھیے رومی ہی سب سے زیادہ معتبراور می کھیے وہی ہوسکتی ہے ہوا ہو الست علم حاصل کرنے والے مصنرات می بہ کرائم سے روایت کی گئی ہوئیکن اس کا یہ طلاب نہیں کہ تفسیر قرآن کے بیا صدیث واثر کے نام سے بہر سم کی جعلی اور موضوع باتوں کو تسلیم کرایی جلئے۔

علامہ سیوطی نے القال میں مصنرت امام احمد وی منبل رحمتہ الشرعلیہ کا قول نقل کیا ہے۔

قول نقل کیا ہے۔

قالی احمد ثلاثة کتب لیس تین کتابیں ا حادیث کی الیری بین جن کی الحاط المالات ا

# 学の楽業米rrr業業業

والمغانى (ج ٢ صصه ) اورغزوات سے متعلق واقعات واقوا۔ کھرسیو طی نے اپنی دائے ال لفظول ہیں دی ہے۔

هرميومي عابي راعان معول ين دن مها المن فوع منه في غاية اليي روايات بوبراه راست معنور

القلة (ج ٢ صلام) اكرم صلى الترعيد ولم معصوت كے

ساتھ منقول ہوں گفسیر کے سلسلہ ہیں بہت کم ہیں ۔

روایات کے بعد آٹار صی بہ کا درجہہا اور ان بین خاص طور پر بھٹرت ابن عباس کے اقوال زیادہ شہور ہیں ان کے متعلق سیوطی محققین علماء کا فیصلہ نتریں تاریب

نقل كريت بين -

وهذه التفاسيرالطوال يه لمبى لم تفرير رواتيس بوابن عبال التى اسنده وها الى ابن عباس كى طرف نسوب بين سبغير ليندي غير مرضية وى وا تها مجاهيل بين اسندك لى ظ صه اوران ك غير مرضية وى وا تها مجاهيل بين اسندك لى ظ صه اوران ك راوى ونا قل مجهول اورنا معلوم معموه

اشغاص ہیں۔

اماً مثانعی فی نفیجب اتوال ابن عبائل برخقیقی اور تنقیدی نظر دالی. تووه اس نتیجد رہنجے -

اس مسئلہ کی: وضاحت میں مولئنا مناظر حن صاحب کیلانی نے



حضرت مولئن سيدمى انورمدا حب كشميرى دحمة الترعليه ى تجبيت بردوشى ولية المرحدة الترعليه ى تجبيت بردوشى ولية

احادیث کے مدب سے معتبراور حیے مجرسے بخاری مترلیت میں تفسیری روایات کا محد دور مری قسم کی احادیث کے منا بلر میں بہت کم ہے اوراس میں ہجی اما کا بخاری رحمۃ الٹرعلیہ نے منقول روایات سے زیادہ قرآن کریم کی لغوی تشریح برزیادہ توجردی ہے۔

اس تشریح کے متعلق ام بخاری دھمۃ النّدعلیہ کے مثارے ما فظابن سجر دھمۃ النّدعلیہ کے مثارے ما فظابن سجر دھمۃ النّدعلیہ سنے لکھا ہے کہ المائی المنتی کی کتاب مباز القرآن "پر ذیادہ بجرور کی ہے ۔

اود حضرت مشاه معاوث کی تحقیق به تعی که: \_

لعریعہ الی النقد اصلًا الم بنی ری نے مرکے اتوال تنقید کے بنی ایک کتاب میں نفل کردیتے ہیں۔ اسی بیے ابن المتنیٰ کی کتاب میں نفل کردیتے ہیں۔ اسی بیے ابن المتنیٰ کی کتاب میں جو نقائص بائے جستے ہیں وہ کوتا ہیاں می بخاری میں کتاب لتفیر میں باتی دہ گئی ہیں۔

مشاه صاحب رحمة النّه عليه فرملت تقيم الخارى بين بولغسيري اقوال پائے جاتے ہيں امام المام ا

معنرت شاہ صاحب رحمۃ المدعلیہ کا یوفیصلہ تفاکر تفسیر قراک کے باد بیں ندیمسلکمجی ہے کر جب مک کسی آیت کی تفسیر کے لیے کوئی روایت ا

# "如此人居人下O \* \* \* \* \* (OLY)

بوده تفسير يح بنبس ".... اورنديراً دا دروى درست مے كرسلف صالحين كمستنديفيالات اورلغنت عربي اوربباق وسياق قرآني سعبالكل بے نیاز ہوکر قرآن کریم کی من مانی تشتریح کی جائے ، بلکہ تفسیر کے میسے طرایقر کی وصّاحت كرتے بہوئے مثاہ صاحبٌ فرماتے تھے۔

علماء کواس بات سے کس نے دوکا ہے كدوه كتاب اللي كيمطالب بيان كري الامعان في السباف د اسطرح كمان كے ملف ميان وباق السيات والنظر الى حقائق بوالفاظ قرأني كي مقائق الغويم عنى الالفاظ المراعبة لعقائد اورمرادئ فهوم) مواور ساته بي لف مالىين كيمسر تصورات وعقابدكي رعا

ومن مجزعلى العلماء ان لا يبرنه وامعانى الكتب بعد السلف

لمحوظ دسیے۔

اس کے بعدت اہ صاحب فراتے ہیں۔

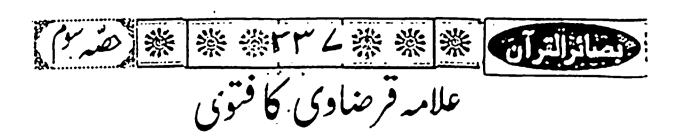
بلكركتاب اللي ليس علماء كادر حقيقت ہی مصربے کروہ اس کتاب کے نئے نے بہلوژں بریخور کرتے ہیں اور اس پوشیده اسرادسے نقاب الفتے ہیں ہو باتین همیی بروی بی انہیں باہرلاتے ہی اگریبی تفسیر بالرائے ہے تواہل علم کا حقیقت میں ہی حصہ ہداور کت ب اللى سے مسائل كااستخراج كرنىولك

بلذالك حظهم من الكتب فانهم هم الذين ينظرون في عجائبه ويكشفون الاسنا عن وجوة د قائقة ويرفعون الحجب عن خبّات حقائقه فهن النوع من التفسير بالرائي حظادلي العلمر ونصيب العاماً المستنبطين-

#### علماء کی دین غذار ہے۔

کیکی تفسیری کتابوں کے ذخیرہ ہیں ہوا سرائیلی روایات اور موصنوع انزار (اقوال صمابہ و تابعین) بھھرسے پڑسے ہیں افرشناہ صاحب ان سعے اپنا دامن کہاں تک بھاتے۔

اوپرتبایاگیاہے کہ شاہ صاحبے نے کم زور دوایا ت سے بہت احتیاط برتی ہے گر کھر بھی بعن مقامات میں ان غیرستند آنادکوان کی شہرت کی بنا مہر قبول کرنے پرمجبور ہوسے ہیں ۔



میرے سامنے لاہور میٹاق کا تازہ پرچہ ہے۔ اس میں علامہ بوسف قرضادی صاحب کا ایک فتوی نقل کیا گیا ہے جوان کے مضمون سیای اسلام سے ماخوذ ہے وہ سے ہ

"اسلام ہرمسلمان پریہ ذمہ داری عائد کرتا ہے کہ وہ ایسی ریاست میں زندگی گزاری جس پرایک امام کتاب اللہ کی رو سے حکومت کرتا ہو۔ اورعوام نے ان کی بنیت کی ہو۔

اگر کوئی مسلمان ایمانہیں کرتا تو وہ اہل جالمیت میں ہے ہے۔مسلم کی صحیح عدیث میں ہے

ہے۔جو اس حال میں مراکہ اس کی گردن میں امام کی بیعت کا قلادہ نہیں ہے تو وہ جاہمیت کی موت مرا''۔

سندھ کراچی کے صدر جماعت اسلامی مولانا وسیع مظہر ندوی صاحب نے اس فتو کی پر تنقید کی ہے او رجماعت اسلامی فتو کی رکن کی تقید کی ہے او رجماعت اسلامی کے ایک قدیمی رکن کی ہے تنقید ان حالات کا ردعمل ہے جو انغانستان کی خلافت کے ساتھ امریکن درندوں کے ہاتھوں بیش آیا ہے۔

راتم نے مسلم کی حدیث اور اس حدیث کی تشریح جو محدثین کرام نے کی ہے اپنے ایک اللہ مضمون میں تحریر کی ہے اور علماء کو دعوت دی ہے کہ اس حدیث کے اندر وہ فتو کی کہال در ن مے صراح النص کو جھوڑ دو اشارۃ النص کے ذریعہ بھی بیفتو کی ٹابت نہیں ہوتا۔

اس تم کے غالیانہ اور جذباتی فتو ک اور جذباتی مضامین نے لمت مسلمہ کو کس قدر نقصان بنجایا ہے۔ اس کا انداز و آج ہر فض کو ہور ہا ہے۔

کل بھی یہ مغربی اتحاد تھا جو کمیز نیز م کے مقابلہ میں سیای لا انی کو جہاد اسلامی کہدرہا تھا اور خابتی اور جہادی تحریبی وہی مغربی خابنی اور جبادی تحریبی وہی مغربی اسلامی کے مقابلہ میں اور اخلاقی الداد کر رہا تھا اور آج بھی وہی مغربی امبریل ازم ہے۔ جومسلمانوں کی طاقت کو پا مال کررہا ہے۔

بجے اُمید ہے کہ النیمال کے مدر مولاً تا محمہ باشم القاسی ماحب میرے اس مخفر مضمون کو تاز ، پر چہ من شائع کریں گے۔ اور سرز مین حیدر آباد کے ماحول سے خانف نہ وہ س گے۔ تاز ، پر چہ میں شائع کریں گے۔ مرکز اسلامی حیدر آباد کا ماہ وار تر جمان مرکز اسلامی حیدر آباد کا ماہ وار تر جمان الفیصل فیم وری سومی وری سومی وری سومی و

# المرابع المرابع المرابع المربع المر

علامہ قرصنادی صاحب نے مسلم شریف کی جس حدیث کو اپنے فتوی کا مستدل قرار دیا ہے۔ وہ حدبیث اور اس کی مستند شرح حسب ذیل ہے ۔ مسلم شریف کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

عن ابى هريرة قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من خرج من الطاعة و فارق الجماعة فمات ميتة جاهلية و من قاتل تحت راية عمية يغضب لعصبية اويدعو لعصبية اوينصر لعصبية فقتل قتلة جاهلية ومن خرج على امتى بسيفه يضرب برها و فلجرها ولا يتعاشى من مؤمنها ولايقى لذى عهد عهده فليس منى ولست منه (مشكوة ٢١٩) ...

حضرت ابوہریہ روایت کرتے بیں کہ بین نے حصور صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ جو شخص اطاعت سے باہر ہوگا اور جماعت سے نکل جائے گا تو وہ بہلیت کی موت مرے گا اور جو شخص کسی مشتبہ بہ جہا کے نیچ قبال کرے گا اور محصٰ کسی قسم کی بیج اور صدکی وج سے کسی بر نارامن ہوگا یا تعصب و ہد دوری کی دعوت دے گا یا تعصب و عصبیت کی بنیاد بر کسی کی دد کرنے گا اور اس راہ بین ماوا جائے گا تو اس کی یہ موت جابلیت کی موت ہوگی اور جو شخص میری کرنے گا اور اس راہ بین ماوا جائے گا تو اس کی یہ موت جابلیت کی موت ہوگی اور جو شخص میری است بر تلواد انجائے گا اور است کے نیک و بد دونوں کو قبل کرے گا اور است کے اہل ایمان کی برواہ نمیں کرے گا اور است کے اہل ایمان کی برواہ نمیں کرے گا اور د شمی اور د بین ای کا کاظ کرے گا تو وہ شخص تج سے سی اور د بین ای کا کاظ کرے گا تو وہ شخص تج سے میں۔

اس مدیث نبوی کامطلب اس وقت واشع ہو گا جب الجاعة کامفوم واضع ہو گا۔ لغت میں جاعت کا جو مفوم ہے اگر دہی مراد ہے تو مجر آج کی دنیا میں ہزاروں مسم، جاعتوں میں سے کونسی جاعت مرادلی جائے گی۔ حضور کے عمد میں کونٹی جماعت تھی ؟

صرف امت مسلمہ اور خیر امت تھی، حضور کا اشارہ است مسلمہ کی طرف تھا اور آپ کا مطلب یہ تھا کہ جو شخص امت مسلمہ کو چھوڑ کر ارتداد کی راہ اختیار کرے گا تودہ کا رکی موت مرے گا۔

طاعت سے مراد نبی اکرم کی طاعت ہے اور اس لحاظ سے جماعت سے باہر ہونے اور اطاعت سے دور ہونے کا ایک ہی مطلب ہوگا ، ہر ایک فقرہ دوسرے فقرہ کی وضاحت کردہا ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد جو طاعت رسول کے ۱۲ میالامر کی اطاعت کا واجب ہونا ظاہر ہے اور اس اطاعت امراء میں یہ شرط ہے کہ وہ قرآن و حدیث کے تحت ہو، خلاف نہ ہو۔

الجاعة سے مراد اہل إيمان كى اجتماعيت ہے اور اہل ايمان كى با اختيار اجتماعيت كا نام اسلامی ریاست ہے۔

اب حدیث نبوی کا مطلب محدثین کی مذکورہ تشریحات کے بعدیہ ہے کہ اسلامی ریاست اور قرآن و سنت کے احکام کے مطابق چلنے والی حکومت کا نہری مسلمان اس کے نظام کی اطاعت کرے اور اس سے بغاوت نے کرے ، بغاوت کرنے والا جاہلیت کی موت مرے گا۔

علامہ قرصناوی صاحب نے اس حدیث سے یہ مطلب کیسے نکالا کھد ہر مسلمان کی یہ ذمہ داری ہے کہ وہ اسلامی ریاست میں ایک امام اسلام کی اطاعت میں زندگی گزارے اور اگر کوئی مسلمان اسلامی ریاست کے بجائے کسی دوسری حکومت اور دوسرے ملک ہیں زندگی گزارتا ہے تو وہ جاہلیت کی موت مرے گا۔

اس قسم کے غیر دین فتوؤں سے اسلامی سیاست کی تحریکوں میں غلو اور شدت پیدا ہوئی اور اس کا آخری انجام وہ ہوا جس سے افغانستان اور پاکستان دونوں گزر رہے ہیں اور بورپ کے اور ہندوستان کے رہنے دالے اس کا کڑوا مزا چکھ رہے ہیں۔

مولانا وصی مظہر ندوی ( سندھ ) نے علامہ قرصناوی کے ندکورہ فتوی برِ تنقید کرنے کے بعد اس کی تاویل کرنے کی بعد اس کی تاویل کرنے کی بھی کوششش کی ہے۔

یہ تادیل بتاری ہے کہ جاعت اسائی کے یہ ذر دار عالم صاحب آگریہ تاویل صنعیف نہ toobaa-elibrary.blogspot.com

# (かが ※ ※ でいり ※ ※ ※ で「川川」

کرتے تو اچھاتھا۔ بہ ظاہریہ محسوس ہوتاہے کہ تاویل کرنے والے بزرگ اپی شرمندگی کا احساس کم کرنا چاہتے ہیں۔ تاویل کی عبارت ملاحظہ ہو۔

جناب قرضادی صاحب در حقیت مسلمانوں کو غلب دین کی جدوجبد کرنے ہر آمادہ کرنے کے لیے ان کے سامنے اس خوفناک حقیقت کو داشگاف انداز میں بیان کررہے ہیں کہ جو مسلمان قرآن کے مطابق قائم کسی حکومت کے سایہ عاطفت سے محروم ہواس کو اپنا ایمان بچانے کے لیے غلب دین کی راہ میں سرگرم عمل ہونا چاہئے (میّاق جنوری لاہور ص ۲۵)۔

تاویل کایہ دہ انداز ہے جو تارک صلوۃ کے کافر ہونے والی صدیث کے متعلق کی جاتی ہے ، حدیث کے الفاظ یہ بیں۔

من ترک الصلوة متعمدا فقد کفر ۔ جس شخص نے جان بوج کر نماز ترک کی دہ کافر ہوگیا ۔۔
کفر کا تعلق عقیدہ ہے ، جمل سے نہیں ہے ، یہ علما، اصول کا متفقہ فیصلہ ہے اس لیے علما، حدیث نے اس دعید کو تنبیہ اور تغلیظ کے باب میں داخل کیا ہے اور بعض علما، نے کفر کو کفران نعمت کے مفہوم میں لیا ہے ۔ لیکن حدیث نذکورہ میں کسی شادح حدیث نے یہ تاویل نہیں کی بلکہ اس کی دہ تشریح کی ہے جوادیر تحریر کی گئے ۔

دین حق کو غالب کرنے کی جدو حبد کا حبال تک تعلق ہے وہ حسب استطاعت ہر مسلمان کی ذمہ داری ہے اس ذمہ داری کو واضح کرنے کی غرض سے احادیث رسول کی روشن میں غلط فتوی جاری کرنے کی کوئی صرورت نہیں۔

تحریک اسلامی کے بانی مولانا ابوالاعلی صاحب مودودی علیہ الرحمہ نے اپی مشہور کتاب فلافت و لموکست میں امام اعظم ابوصنینہ کا اس مسئلہ میں جو مسلک ہے اسے داضح کیا ہے۔ اس کی روشن میں اقامت دین کی جدوجہد اور عزیمت اور انحصت کے مختلف حالات کے مطابق اس جدوجہد کی مختلف صور تیں واضح ہوکر سامنے آگئ ہیں۔

مولانا مرحوم کی تحریک سے تعلق رکھنے دالے حضرات نے اس مسئلہ میں علو اور انتہا بیندی کا جو راسة اختیار کیا ہے وہ درست نہیں معلوم ہوتا ۔۔٥